## **مجلة بادر** مجلة علم النفس الإسلامى

مجلـة فصليـة محكمـة تصـدر بإشـراف الجمعيـة الإنسـانية للأبحــاث والدعــم والإرشــاد النفسى – بادر

PSİKOLOJİK ARAŞTIRMA DESTEK İNSANI VE REHBERLİK DERNEĞİ PADİR

# مجلة بادر

الع الأولدد

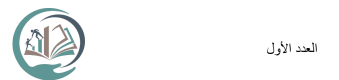
2023-12-26 1445-06-13

Online ISSN NO: 3023-6231



- قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح واعتمادها في مجال علم النفس الإسلامي
- العوامـل المؤديـة للسـكينة دراسـة نفسـية تحليلية في ضوء القرآن الكريم
- الحارث ابـن أسـد المحاسـبي مؤسـس علـم الوساوس والخطرات
- الاستراتجيات النفس الإسلامية لتعامل مع الغضب
- المشكلات التربوية الناجمة عن التحرش
   بالأطفال من الأقارب العواقب وطريقة التعامل
- تقريـر عـن الملتقـى الأول لكليـة علـم النفـس الإسلامي





مجلة بادر، مجلة فصلية محكمة ربع سنوية، لأغراض البحث العلمي في مجال علم النفس الإسلامي وبقصد الترقيات العلمية للسادة أعضاء الهيئات التدريسية في الجامعات والأكاديميات ذات الصلة بموضوع المجلة

26-12-2023

مجلة بادر

info@journal.padir-der.org

journal.padir-der.org

00905522880846





#### الهيئة الاستشارية

26-12-2023

بروف داتو د. أنصاري أحمد - رئيس جامعة آسيا - ماليزيا

بروف د. علي سعيد مبارك بن سنكر- مدير الجامعة الإسلامية - كينيا

بروف د. سليمان ديرين- جامعة مرمرة- كلية الإلهيات – تركيا

د. حميد أكتشاي – جامعة بندرما 17 أيلول- تركيا

د. خالد مختار الزمزمي- جامعة هوبكنز – أمربكا

د. حمدى عبيد – جامعة الأزهر – مصر

د. السر أحمد سليمان - جامعة حائل- السعودية

د. محمد محمود مصطفى – كلية علم النفس الإسلامي - مصر

أ. معتصم الزين – زد للاستشارات القانونية والإدارية- تركيا





#### هيئة التحرير

26-12-2023

رئيس التحرير: د. محمد محمود مصطفى/عميد كلية علم النفس الإسلامي - مصر.

مدير التحرير: أ. يوسف عكراش/ وزارة التربية الوطنية-المملكة المغربية

نائب مدير التحرير: د. ماجدة المولا / كلية علم النفس الإسلامي – تركيا

د. علي الصهيل/ كلية علم النفس الإسلامي - السعودية

د. إبراهيم بوزيداني / كلية الإلهيات-جامعة اسطنبول - الجزائر

د. شيماء حسنين/ كلية علم النفس الإسلامي – مصر

د. أحمد عبد العال / كلية علم النفس الإسلامي - مصر

التدقيق اللغوي: أ. ناجية بشير

السكرتيرة التنفيذية: أ. نور ترجمان اوغلو

الإخراج الفني: أ. خليل اللداوي

26-12-2023 العدد الأول

#### شروط النشر

- أنْ تندرج المادة المرسلة للتحكيم ضمن تخصص المجلة.
- أَنْ يكون البحث مبتكرًا أصيلًا، وليس مبنيًا على أفكار مطروقة ومبحوثة سابقًا.
- أنْ يلتزمَ الباحث بمواصفات البحث الأكاديمي، وأنْ يحترمَ قواعد وضوابط البحث العلمي.
- أن يبرز الباحث في مقدمة البحث الإشكالية التي يروم الإجابة عنها مع توضيح وجهة نظره في دراستها.
  - أنْ تكونَ لغة المادة المرسلة للتحكيم لغة علمية رصينة لا خطأ فها.
  - أَنْ تُعتمدَ الدقة والأمانة في الاقتباس والأخذ بالنزاهة في توجيه معانى النصوص ودلالتها.
- يشترط في المادة ألا تكون قد نُشرت إلكترونيًا أو ورقيًا أو مقبولة للنشر أو قدمت إلى أي جهة أخرى.
  - يتراوح عدد كلمات البحث بين 4000 و8000.
  - تقبل المشاركات الفردية والثنائية والجماعية.
  - يصدر البحث بملخص لا يتعدى 100 كلمة، مرفق بالكلمات المفتاحية بالعربية والإنجليزية.











#### الفهرس

26-12-2023

| 8   | كلمة معالي الدكتور محمد محمود مصطفى                         |
|-----|-------------------------------------------------------------|
| 12  | بيان العدد الأول                                            |
| 15  | قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح                                  |
| 43  | العوامل المؤدية للسكينة                                     |
| 83  | الحارث بن أسد المحاسبي مؤسس علم الوساوس والخطرات «علم النفس |
| 03  | الاستراتيجيات النفس إسلامية للتعامل مع الغضب                |
| 127 | المشكلات التربوية الناجمة عن التحرش بالأطفال                |
| 152 | تقرير الملتقى الأول لكلية علم النفس الإسلامي                |





## بسم الله الرحمن الرحيم

#### كلمة معالي الدكتور محمد محمود مصطفى رئيس التحرير

الحمد لله الذي فتح أبواب الخير بما فتح على العالمين من أبواب السنة، وهدى الناس إلى الصراط المستقيم بكلام نبيه محمد سيد الأولين والآخرين، اللهم صل على سيدنا محمد وعلى آله، وعلى من سار على هديه، وأخذ نفسه بسنته، والتزم طريقته، وعلى أصحابه الأجلة، ومن تبعهم بإحسان، أما بعد؛

فالحمد لله رب العالمين، الذي جعل لكل شيء قدرا، وجعل لكل قدرٍ أجلا، وجعل لكل أجل كتابا، والحمد لله رب العالمين، حمدًا لشُكرهِ أداءا، ولحقهِ قضاءا، ولِحُبهِ رجاءا، ولفضلهِ نماءا، ولثوابهِ عطاءا، اللهم لك الحمد كله، وإليك يرجع الأمر كله، علانيته وسره. فحق أنت أن تعبد، وحق أنت أن تحمد، وأنت على كل شيء قدير.

اللهم لك الحمد أكمله، ولك الثناء أجمله، ولك القول أبلغه، ولك العلم أحكمه، ولك السلطان أقومه، ولك الجلال أعظمه، ثم أما بعد؛

فإن علم النفس من أكثر العلوم التصاقًا بالأديان، فمن جملة أهداف كل منهما أن يعيش الإنسان متزنًا سويًا محققًا لأعلى مستويات الطاقة والبذل وتحقيق الإنجاز، مع التخلص اللازم من كل منغصات الحياة ومكدرات العيش التي يمكن للإنسان أن يتخلص منها، وليس أدل على هذا من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم اللهم إنى أعوذ بك من الهم والحزن.

وقد اهتم علماء الإسلام قديمًا وحديثًا بفكرة إيمانية وروحانية عميقة ومهمة للغاية، وهي أثر التوحيد والعقيدة والعبادات والأخلاق على نفس المؤمن وتزكيتها وشعورها بالأمان والاطمئنان والسكينة من جرّاء تحقيق هذه الشعائر الإسلامية اعتقادًا وسلوكًا، إلا أن الأبحاث العلمية والمؤلفات المتتابعة في تاريخ الإسلام لم تُشبع حتى الآن نهمَ الباحث في علم النفس، لا سيما وفق المفهوم الإسلامي للنفس، والنظرية المعرفية الإسلامية.

إن الإسلام ينظر للإنسان إبّان تشريعه للأحكام نظرة كلية متكاملة، من غير فصل بين العقل والجسد والروح، لأن الإنسان كلّ متكامل، لا يمكن النظر إليه إلّا باعتباره وحدة واحدة، لذلك جاء الالتفات حال تشريع الأحكام إلى ما يلبي ويشبع ويستجيب لاحتياجات الجسد والعقل والروح؛





ليتمكن الإنسان من القيام بمهمة الاستخلاف في الأرض، وعبادة الله تعالى حق القيام، وبهذا تتجلى روعة التشريع وحكمته، المتمثلة في نظم العلاقة بين هذا المثلث بطريقة لا يمكن أن يلتفت إلها، ولا يتقنها إلّا من كان عالمًا بأحوال هذا المخلوق البشري.

ومع تنوع الأقسام، وزيادة الفروع المتعلقة بعلم النفس، كان لابد للباحثين النفسيين والإسلاميين من البحث والدراسة والتحرير والضبط والاستنباط لما يجب أن يكون النواة الحقيقية لمشروع علم النفس الإسلامي، والذي يعتبر ضرورة ملحة، ومن نافلة القول إن نثبت حاجة الأمة كلها، بل والعالم بأسره لهذا النوع من التنظير والتطبيق العملي في حياة الناس، كل الناس.

وهو مسار شائك ومتشعب، وكثير التحريرات والضوابط، وخاضع للمراقبة والمراجعة والنقد، بل والمقبول والرفض من أطياف متعددة من الأكاديميين، بل والممارسين من كلا الجانبين، جانب العلماء والمشايخ وطلبة العلم الشرعي لقناعة بعضهم بعدم جدوى هذا الطرح على الإطلاق، وأن التطبيق الظاهر لأحكام القرآن الكريم والسنة النبوية كافٍ ووافٍ بكل متطلبات الحياة النفسية الهادئة والمطمئنة، وعلى الطرف الآخر من علماء النفس ممن قصروا دور الأديان على الجانب الروحاني دون الخوض في تفصيلات علم النفس العام وفروعه، بل ورفض مجرد فكرة السماح للأديان بالتدخل في قواعد وأسس وفروع وتطبيقات علم النفس.

ومن الواضح أن العالم كله في ترقب وانتظار واحتياج شديد، عرف أو لم يعرف، لما يمكن أن ينتج عن هذه الأبحاث والدراسات والتأصيلات الإسلامية لرصد ظواهر النفس من حيث المشاعر والأفكار والسلوك، فريادة الأمة الإسلامية للعالم وحضارتها وموقعها وتاريخها وأدبياتها ليست محل نظر أو تردد في عقل وقلب المسلم، كما أن أصول الشرع حوت وأحاطت بحياة الفرد والأسرة والمجتمع والأمة بشكل عام.

ومن الواضح كذلك أن الجميع، ولا سيما المسلمين، في تطلع دائم ومُلِحٍ لتفسير الظواهر النفسية من سلوك ومشاعر وأفكار وفق المنظور الإسلامي المتفق مع عقائد المسلمين.

كما ينبغي ألا يخفى على أحد الفروق الواضحة بين النظرية المعرفية عند المسلمين ومثيلاتها عند الغرب أو الشرق قديمًا وحديثًا، فيحتاج المسلم لضبط حياته وفق مراد الله ورسوله صلى الله عليه وسلم مع المعامل مع المتغيرات المعرفية تحت مظلة النظرية الإسلامية للمعرفة.





وحين نذكر علم النفس الإسلامي، فنحن نفتح الباب لتحرير مصطلحات نفسية إسلامية، أو لعلها إسلامية نفسية، كما نحتاج إلى إيضاح النظرة النفسية لمشاعر الإنسان وأفكاره وسلوكياته، وكيفية تكوين القناعات والمبادئ لدى المسلم وغيره، وتحليل الظواهر الإنسانية للمسلم وغيره، ووضع القواعد العامة للنمو وللتربية وللتحليل النفسي، ولمعنى الإرشاد النفسي كله بفروعه وأقسامه، سواء للمسلم أو غيره.

ومن هنا كان توفيق الله تعالى بانشراح الصدور لإنشاء المجلة العلمية المحكمة؛ وهي مجلة فصلية ربع سنوية، تصدر عن كلية علم النفس الإسلامي والجمعية الإنسانية للأبحاث والدعم والإرشاد النفسي (بادر) لتي تكون بابًا مفتوحًا على مصراعيه، وبوابة بلا مغاليق لكل باحث مهتم بعلم النفس الإسلامي تأصيلًا وممارسة للإدلاء بدلوه، والمشاركة برأيه، والتواصل بعلمه، في المجلة؛ لتكون لبنة مباركة في صرح عظيم بناؤه، وهو علم النفس الإسلامي، فالحمد لله والشكر له والثناء الحسن على ما أولانا وحبانا، وأنعم علينا وهدانا إلى هذا المنبر المبارك، لسان العلم الاكاديمي والمجتمعي لكلية علم النفس الإسلامي.

وقد تناول البحث الأول قاعدة أصولية مهمة للغاية وهي قاعدة «لا مشاحة في الاصطلاح» إذ أطلقت هذه القاعدة لأيدي كل أصحاب فن بأن يتصرفوا في اصطلاحات فهم بما يرونه يدل على مرادهم ومقصدهم، مع ضرورة عدم الشذوذ والإغراب في ضبط المصطلح وبيان المراد منه، وهي مسألة لها أثرها في علم النفس الإسلامي؛ إذ أن لاشتغال هذا العلم في طرفي المجالين الشرعي والنفسي، فكان لزامًا على الباحثين والعاملين في هذا التخصص ضبط مصطلحاتهم التي تتعامل مع الفن من منظور إسلامي، أو حسب النظرية المعرفية الإسلامية.

ثم تناول البحث الثاني مفهوم السكينة مصطلعًا ودلالة مع بيان أوجه الشبه والفروق بين مراده في الشرع والآخر في علم النفس، ومع اعتماد الباحث المتفنن على القرآن الكريم كمصدر أساس لضبط المصطلح وتعريفه وحده، قاده هذا إلى الكلام عن العوامل المؤدية لتحقيق السكينة، وهو الأمل المنشود، لكثير من البشر، والاعتماد في البحث على كلام الله تعالى.

ثم تناول البحث الثالث رائدًا من رواد السلوك والتصوف الصحيح، وعلمًا من أعلام ضبط العلاقة بين العبد وربه وبين العبد والناس وبين العبد ونفسه، واعتماد الباحث المدقق على مصادر مباشرة من تأليف الإمام حارث بن أسد المحاسبي، وعلى مراجع أخرى غير مباشرة تناولت كلام الإمام شرحًا





وضبطًا وتفسيرًا وتحليلًا ونقدًا، ووجه الباحث الأكاديميين والقراء إلى علم الوساوس والخطرات مع بيان شرح المراد منهما لغة واصطلاحًا. ثم تناول البحث الرابع موضوعًا في غاية الأهمية، وتضطر إليه الحاجة في هذا الزمن وغيره، من حيث المشاع والأثر، فإدارة المشاعر وجودة التعامل معها مهارة يلزم تعلمها وتطويرها في ظل المتغيرات الحياتية والضغوط اليومية، فتناولت الباحثة المتقنة شعور الغضب وأصله، هل هو فطري جبلي أم كسبي، ثم تناولت الطرق النافعة في التعامل معه وضبطه وعدم السماح له بالتحكم في ردود أفعال الإنسان، وكل هذا تحت مظلة النظربة المعرفية الإسلامية، ونظرة الإسلام العامة والكلية والشاملة لهذه المشاعر وطرق التعامل معها. وفي بحث مميز آخر تعرضت الباحثة لمسألة شائكة مؤلمة متعلقة بالتحرش الجنسي من طرف البالغين الأقارب بالأطفال، ومدى التأثير النفسي والاجتماعي والتربوي والأكاديمي على الأطفال بسبب هذه الجريمة الشنعاء، مع رصد واضح للآثار السلبية والعواقب الوخيمة من جرّاء هذه الجريمة على الطفل الضحية، مع بيان ما يجب على مقدمي الرعاية والمحيطين بالطفل أن يتعاملوا معه بحيث ينجو الطفل من هذه الأزمة بأقل الخسائر. ولأن المجلة (مجلة بادر) هي لسان حال كلية علم النفس الإسلامي، تناول التقرير الأخير تغطية مميزة للملتقى الأول لكلية علم النفس الإسلامي والذي انعقد قبل الإعداد للعدد الأول، وتناول التقرير محاور الملتقى والمشاركين، وطرق بعض الأفكار التي طرحت في الملتقى والذي حمل الشعار الرسمي للملتقي (منا والي العالم) أي: من كلية علم النفس الإسلامي (منهجًا وأساتذة وطلابًا) إلى العالم كله ليستنيروا بهدى الإسلام في العلوم الاجتماعية والإنسانية ولا سيما علم النفس الإسلامي.

ونحن إذ نباشر بطرح العدد الأول من مجلة (بادر) نعلن لجميع الباحثين والأكاديميين والمهتمين بأن أبحاثهم محل تقدير، فأهلًا وسهلاً بالجميع. وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

#### د. محمد محمود مصطفی

عميد كلية علم النفس الإسلامي رئيس تحرير المجلة 23 ربيع الثاني 1445 7 نوفمبر 2023 م





#### بيان العدد الأول

إن الإعداد العلمي والتقني لهذا العدد الأول من المجلة العلمية (بادر) المجلة الناطقة باسم كلية علم النفس الإسلامي تم تحت ظروف عصيبة وشديدة على النفوس المؤمنة، ففي ظل الاحتلال اليهودي الغاشم الظالم المتخطي كل حدود القانون الإلهي والأرضي بقتل الأطفال وهدم المستشفيات وترويع الآمنين، والاستهتار بأرواح البشر، وهدم كل ما هو قائم، وتسوية قطاع غزة بالأرض، وعدم الإبقاء على مؤسسة عاملة في أي مجال لاسيما الطبي والإنساني، مع هذا الإذن المعلن والمخفى من تلكم الدول التي توصف بالعظمى، وهي إلى السفول والتبعية للهود أليق وأنسب.

ولما كانت النفوس المؤمنة الأبية تتألم للمصاب مرة، وتتألم للعجز ألف مرة، كان لزامًا من كلمة تلم شعث المسلمين، وتجمع كلمتهم وتوحد صفهم؛ فإن الخطب جلل، والمصاب كبير.

وإن من نافلة القول أن الألم الحاصل لأهلنا في غزة الأبية وللمؤمنين حول العالم، مباشرة وغير مباشرة، يدفع الجميع للتفكر والتدبر ومحاولة أخد العبرة واستخلاص الدروس، فإن من الأشياء المهمة المسكوت عنها في الوضع الحالي، ما يجب أن ينشغل به المسلمون، ويجعله العلماء والمشايخ والأساتذة والأكاديميون قضيتهم، هو دراسة الإعداد الإيماني والمادي لمجتمع المجاهدين في غزة، إذ يجب استغلال هذه الحالة للبناء علها في مسألة الإعداد، والمواجهة، وإدارة الصراع، وأن هذا الأمر ليس وليد اللحظة، وإنما سبقته سنوات وسنوات، من العمل والتدافع وبذل الغالي والنفيس، وتحمل الآلام تلو الآلام.

وإن كان عجبنا قد انقضى من عدو مبغض حاقد متربص مترصد للأمة، يخادع ويخاتل ويدلس ويكذب، فإن عجبنا لا يمكن أن ينقضي من بني جلدتنا، حكامًا ومحكومين، رؤساء ومرؤوسين، دعاة وأئمة وأساتذة ومختصين، من حالة الصمت المطبق، دون رد فعل تتعدى الشجب والإدانة بأشد العبارات، نطقت الشعوب وصرحت عن موقفا، ورفعت عقيرتها بما يجب أن يفعله المسلمون في بقاع الدنيا، وسكت من يلزمه الكلام.

يقول الشيخ تقي الدين الهلالي، رحمه الله، كما في مقاله بمجلة الهدي النبوي العدد 21 السنة الثانية – ذو الحجة 1357هـ: ففتش تجد أن أكثر هؤلاء العلماء يسمعون ويرون ما يجري في فلسطين وطرابلس وتونس والجزائر والمغرب وحضرموت ولا يحركون ساكنًا، وكأن ذلك ليس من الإسلام في شيء ولا يعنيهم ولا هو من شأنهم.





ولو قيل لهم أنكم مخالفون للنبي الله وخلفائه وسالكون في ضد طريقهم، وأن الحجاج بن يوسف أفضل إسلامًا منكم ألف مرة، لأن غزوة واحدة من غزواته إذا وضعت في الميزان، ميزان العلم والدين ترجح بجميع أعمالكم، لو كان لكم عمل صالح، ورمت أنوفهم من ذلك

فليمحوا آيات الجهاد من القرآن والكتب المروية عن النبي هي إذا أرادوا أن يكون دينهم الذي هم عليه صحيحًا، وليمحوا سيرة النبي هي وخلفائه وأمراء الإسلام الصحيح من جميع كتب الدنيا، وإلا فليعلموا أنهم ليسوا على صراط مستقيم فليتوبوا إلى الله وليرجعوا إلى دينهم، ويحكّموا كتاب ربهم وسنة نبهم كلها قولًا وعملًا، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل. انتهى كلامه، رحمه الله.

ومن الأمور التي يتميز بها الموفقون المسددون في أوقات الاستضعاف: ضبط النفس، والحذر من التهور أو التعجل فربما يؤديان إلى العجز أو القهر أو الفشل. وضبط النفس لا يعني التبلد، ولكن يعني كيفية التحكم بها وفق مؤشر الإيمان بالله والقضاء والقدر، مع الأخذ بالأسباب المتاحة وفق كل مرحلة وحالة ووضع. أمثال هؤلاء هم الذين يكتب لهم أن يكونوا في الصفوف الأولى يدفعهم القدر دفعًا لتحقيق مراد الله تعالى منهم.

ومن الأخذ بالأسباب البحث عن الحيلة، للخروج من الوضع الراهن، ولذلك وقت يعرفه الله وبعض المسددين، عندما يحكمون التعقل والتفكر والتخطيط المحكم والتحرك الدقيق المحدد، والحذر في أوقات الوهن حيث تموج الفتن، هذا بعض معاني ضبط النفس.

وحتى يعلم القاصي والداني أن ضبط النفس ليس معناه التبلد في الحس، فليقرأ المسلم سورة التوبة وفها يذهب غيظ قلوبهم، وفها يشف صدورهم، وهي سورة متأخرة النزول، فمع كف اليد والصبر والحلم طوال أيام مكة وتسع سنين بالمدينة، ما زال غيظ القلب، والنفس مليئة بالتشفى.

هنا نعلم أن ضبط النفس لا ينافي غيظ القلب واشتعال النفوس غضبًا لله وتألمًا على الميلمين، ولكن التحكم في تلك المشاعر وتحويلها إلى طاقة دافعة مخططة ومنفذة تتحين الوقت، وتنضوي تحت مظلة التخطيط السليم، فتعمل مع ذلك ولا تقعد وتصبر وتحتال وترقب حتى يأذن الله.

إن الناظر في تحولات الحياة، وجبروت الظالمين والطغاة، قد ينتابه حالة من الحزن الشديد؛ حتى يتمنى أن يعاجلهم العقاب ويرى القصاص العادل أمام عينيه من الظالمين؛ انتقاما للمظلومين، في أني بلسم البيان الإلهى القرآني مراعبًا الحالة النفسية خطابًا للمؤمنين عبر عصور الزمان، في





كل وقت وحال، ابتداءً من الرسول صلى الله عليه وسلم وخطابه خطاب لأمته، ممن حوله ومن بعده، السائرين على خطاه، فجاء الخطاب بلسمًا عجيبًا يلامس أعماق النفس، موافقًا تمام الموافقة للحال، إذ قال: (وَلَا تَحُسَبَنَّ الله غُفِلًا عَمًا يَعْمَلُ الظُّلِمُونَّ) {إبراهيم — }42 وما كان الرسول صلى الله عليه وسلم ليحسب أو يظن، ولا كل مؤمن صادق الإيمان، وإنما كان ذلك مراعاة تمام المراعاة لمقتضى حال الخطاب، لما فيه من عمق التسلية، والتثبيت للمؤمنين، وما هو حاصل من شدة جبروت الظلم وحماقته وصلفه، فكان خطاب تسلية وتثبيت، مقرونًا بنون التوكيد (فَلَا تَحُسَبَنً)، وإذا كان الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم يخاطب بهذا الخطاب، ويكرر له للتأكيد والتثبيت (فَلَا تَحُسَبَنَ الله مُخُلِفَ وَعُدِهِ وَرُسُلَهُ إِنَّ الله عَزِيزٌ ذُو انتِقَامٍ) {إبراهيم — }47، إنه للمؤمنين كذلك فيه مزيد تسلية وتثبيت، فقد نال رسولهم ما ناله من البلاء، فهم من باب أولى في التأمي به والاقتداء، ومثلما هو خطاب تسلية وتثبيت، هو كذلك في فحواه خطاب تهديد ووعيد للظالمين على مر الزمان.

ونختم بمقولة الإمام شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمه الله، في [قاعدة في المحبة ١٤٩-١٥٠]:

«... فمَن عدَّ القتلَ في سبيل الله مصيبةً مُختصةً بالجهاد كان من أجهل الناس؛ فإن الموت يَعرض لبني آدم بأسبابٍ عامَّةٍ؛ وهي المصائب التي تَعرض لبني آدم، من مرضٍ بطاعون وغيره، ومن جُوع وغيره، وبأسبابٍ خاصة، فالذين يعتادون القتال لا يُصيبهم أكثر مما يصيب مَن لا يُقاتِل، بل الأمرُ بالعكس كما قد جرَّبه الناس، ثم موت الشهيد من أيسر الميتات، وهذا أمرٌ يَعرفه الناسُ من أهل طاعة الله، وأهل معصبته».

فهنيئًا للمصطفين الأخيار من أهل غزة الأبرار الذين ارتقوا إلى منازل الشهداء في صحبة الأنبياء، والله تعالى بهم أعلم، وصبرًا لأولئك الفضلاء المرابطين على الثغور، الصابرين على اللأواء والأدواء، وتسلط الأعداء وخيانة الأقرباء، ووعدًا لأولئك المتألمين في شتى بقاع المعمورة، بما أعده الله تعالى وهيأه في الصراع الإسلامي الهودي، حتى يعين فيه الحجر والشجر المسلمين في قتالهم لقتلة الأنبياء ومستبيحي الحرمات ومبدلي كلام الله تعالى. «فَتَرَبَّصُونًا إنَّا مَعَكُم مُّتَربَّصُونَ» التوبة 52





## قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح واعتمادها في مجال علم النفس الإسلامي

بحث مقدم للتحكيم

إعداد

محمد محمود مصطفى حسنين





#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الخلق أجمعين، وعلى آله وأصحابه والتابعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد؛

فإن علم النفس الإسلامي كمصطلح مركب يدل بلفظه ومفهومه على اعتبار الإسلام (قرآنًا وسنّةً، وما يتبعهما من أدلة معتبرة) أحد المصادر الأصيلة في التعامل مع النفس الإنسانية بما يتضمنه لفظ (النفس) من الأفكار والمشاعر والسلوكيات والقيم والقناعات، مع ما أقرّه علم النفس العام أو الغربي من مصادر للمعرفة كالعقل والمشاهدة والتجربة، مع ضرورة تقييد وسيلة التجربة بما تقتضيه الحقوق الشرعية للأفراد.

ولما كان القيد بـ(الإسلامي) يحتم على من تبنّاه أن يعتمد على الأصول والقواعد المستقرة في فهم مصطلحات وعبارات الشارع الحكيم في القرآن الكريم وجوامع كلم النبي صلى الله عليه وسلم فيما ثبت عنه، كما أن فهم لغة العرب ومدلولات ألفاظها، وسياقات استخدامها في غاية الأهمية كذلك.

فإن العالم العربي والإسلامي يعاني معاناة حقيقية في ترجمة كتب العلوم الإنسانية والاجتماعية بلغات أصحابها الإنجليزية والفرنسية والهندية والروسية والصينية، دون اعتبار المصطلحات ودلالاتها.

وكانت حركة النقل والترجمة مجالًا واسعًا لنفر من المستشرقين في ترسيخ شُبههم حول العلوم الإسلاميَّة، واشتقاقها من علوم سابقة، وفي هذا سعى إلى التوكيد، عندهم، على عدم أصالة العلوم الإسلامية، ذلك التوكيد الذي يؤدي إلى الزعم بأن الإسلام، جميعه، مستمد من الثقافات السابقة عليه، لأنه - كما يقول هذا النفر من المستشرقين - تجميع من الثقافات النصرانية والهودية واليونانية، وربما الهندية والفارسية كذلك.1

ونتيجة الاعتماد على بعض النقلة غير المتخصصين - صاحَبَ النقل عجزٌ في الدقة والعمق، لا سيما في معرفة المصطلحات، واللغات العلميَّة للموضوعات المنقولة...؛ ولذلك عَمَد الخلفاء إلى

صفحة | 16

 $<sup>^{-1}</sup>$  - محمد، ماهر عبد القادر، انتقال التراث اليوناني إلى العالم الإسلامي ودوافع حركات الاستشراق، بدون ص $^{-1}$ 





تكليف النَّقلة والمترجمين في إعادة بعض الترجمات من جديد، كما فعل الكندي في إعادة ترجمة كتاب الربوبية؛ لأرسطو.<sup>2</sup>

ويمكن القول إن هذا هو ما حدث تمامًا، بل وزيادة، في عصرنا الحالي بترجمة كتب البوذيين والسيخ والمندوس ونقل عقائد وطقوس وممارسات على أنها تقنيات علاجية أو ممارسات ذهنية وتطويرية تحت مسمى التنمية البشرية.

وبناء عليه فيمكن القول أن هذه الترجمات بتلك الممارسات العشوائية وعدم الانضباط بقواعد وأسس الشرع وعادات المسلمين ساهمت وبشكل كبير في تفتيت الثقافة الإسلاميَّة قديمًا باستشراء المنطق والجَدَل، وبالتالي علم الكلام، ونشوء فرق آثرت تغليب العقل على النقل، شجَّعها بعض الخلفاء وتبنَّوْا أفكارها، فكانت محنُّ كقِطَع الليل المظلم، تصدَّى لها العلماء، فكان على أيديهم استمرارُ حفظ هذا الدين، وأبرزُ هذه الفرق فرقةُ المعتزلة، التي كان لها شأن كبير في الطور الثاني من أطوار النقل والترجمة في الخلافة العبَّاسية، حيث تبنَّاها الخليفة المأمون، ودفع الناس لتبنّها، وأوصى من بعدِه بتبنّها، وكانت أثرًا من آثار ظاهرة النقل والترجمة عن اللغة الإغريقية أي: (اليونانية). 3

وكما لا يخفى على المتخصصين في مجال الترجمة أن كان لنتيجة الاعتماد على النقلة من اللغة السُّرْيانية أن جاءت بعض النقول وهي تفتقر - كما قيل - إلى الأمانة العلمية، حيث كان للسُّرْيان أثرُهم في طمس بعض الفِكر، التي رَأَوْا أنها تتعارض مع توجهاتهم الدينية، وكان معظمهم من النَّساطرة الذين خاضوا في طبيعة المسيح عيسى ابن مريم عليهما السلام، فقامت المراكز السُّرْيانية بالانحياز في التوجه لغرض تأييد ما ذهبوا إليه، فانعكس هذا على ما نقلوه إلى اللغة العربية، أو ما نقل عنهم إليها.

<sup>2 -</sup> انتقال التراث اليوناني إلى العالم الإسلامي ودوافع حركات الاستشراق، مرجع سابق، ص: 165 - 206.

<sup>3 -</sup> ينظر مدخل إلى تاريخ الحضارة العربية الإسلامية؛ حكمت عبد الكريم فريحات وإبراهيم ياسين الخطيب - ص: 62. المعتزلة في بغداد وأثرهم في الحياة الفكرية والسياسية - أحمد شوقي إبراهيم العمرجي: القاهرة: مكتبة مدبولي، 2000م.

 $<sup>^4</sup>$  – النملة، علي بن إبراهيم، مقال منشور على الشبكة بعنوان "سلبيات الترجمة" تاريخ النشر  $^2$  2017/8/3 ميلادي –  $^4$  معنوان "سلبيات الترجمة" تاريخ النشر  $^4$  ميلادي –  $^4$  ميلادي –  $^4$  معنوان يسير





وكان هناك جملة من النَّقَلة لم يكونوا يجيدون اللغتيْنِ: المنقولةَ إلها، والمنقولةَ منها إجادةً تامة، وبعضهم لا يجيد لغةً من اللغتين إجادة تامة، وهذا بين في ضبط وفهم طبيعة اللغة العربية ومدلولات ألفاظها وسياقات الكتابة فها، وكان لهذا أثره على عدم الوضوح في الأفكار المنقولة، ويأتي التأكيد هنا على عدم الإجادة التامة، التي تُؤهِّل صاحبها إلى النقل والترجمة من اللغة وإلها.

وفيما سبق كفاية في استشراف التبعات والعواقب الخطيرة على حياة المسلمين والعرب جرّاء الترجمات الانحيازية أو غير المحترفة أو غير المعتمدة.

ولما كان الأمر كذلك فقد سرت هذه الإشكالية إلى كثير من العلوم الإنسانية والاجتماعية، ومنها علم النفس، وبدلًا من كون الإنسان خليفة لله تعالى في الأرض محققًا لمعنى الاستخلاف وعمارة الكون والدلالة على الخالق، أصبح هو مركز الكون، وإله نفسه، ومشرعًا لنفسه ولغيره ممن ارتضاه.

وسرت إلى المجتمع المسلم قواعد وأصول وممارسات وتقنيات علاجية وتربوية ونفسية ليست مخالفة لأعراف وطبائع وقواعد حياة المسلمين فحسب، بل مناقضة تمامًا لمفاهيم الشريعة الإسلامية من التوحيد والعبادات والمعاملات.

فكان لزامًا على الباحثين المتخصصين في هذا المجال المبادرة والمسارعة للبحث والتنقيب والاستمداد من نصوص الوحيين وما استقر من أدلة الشريعة الإسلامية لوضع قواعد وأسس علم النفس الإسلامي، والتربوي، والاجتماعي والاقتصادي والسياسي، أي: في كل مناحي الحياة.

ومن نافلة القول أن الإسلام ينظر للإنسان إبّان تشريعه للأحكام نظرة كلية متكاملة، من غير فصل بين العقل والجسد والروح، لأن الإنسان كلٌ متكامل، لا يمكن النظر إليه إلّا باعتباره وحدة واحدة، لذلك جاء الالتفات حال تشريع الأحكام إلى ما يلبي ويشبع ويستجيب لاحتياجات الجسد والعقل والروح؛ ليتمكن الإنسان من القيام بمهمة الاستخلاف في الأرض، وعبادة الله تعالى حق القيام، وبهذا تتجلى روعة التشريع وحكمته، المتمثلة في نظم العلاقة بين هذا المثلث بطريقة لا يمكن أن يلتفت إليها، ولا يتقنها إلّا من كان عالمًا بأحوال هذا المخلوق البشري.

ومع تنوع الأقسام، وزيادة الفروع المتعلقة بعلم النفس، كان لابد للباحثين النفسيين والإسلاميين من البحث والدراسة والتحرير والضبط والاستنباط لما يجب أن يكون النواة الحقيقية لمشروع علم





النفس الإسلامي، والذي يعتبر ضرورة ملحة، ومن نافلة القول إن نثبت حاجة الأمة كلها، بل والعالم بأسره لهذا النوع من التنظير والتطبيق العملي في حياة الناس، كل الناس.

وهو مسار شائك ومتشعب، وكثير التحريرات والضوابط، وخاضع للمراقبة والمراجعة والنقد، بل والمارسين من كلا الجانبين؛

- جانب العلماء والمشايخ وطلبة العلم الشرعي لقناعة بعضهم بعدم جدوى هذا الطرح على
   الإطلاق، وأن التطبيق الظاهر لأحكام القرآن الكريم والسنة النبوية كافٍ ووافٍ بكل
   متطلبات الحياة النفسية الهادئة والمطمئنة.
- وعلى الطرف الآخر من علماء النفس ممن قَصَروا دور الأديان على الجانب الروحاني دون الخوض في تفصيلات علم النفس العام وفروعه، بل ورفض مجرد فكرة السماح للأديان، بالتدخل في قواعد وأسس وفروع وتطبيقات علم النفس.

وبناء عليه؛ فإن من الضروري خوض غمار هذا المجال بحرص زائد، ووعي كبير، وإدراك شديد، لطبيعة التخصص، ووجوب رسوخ الأفكار، وضبط المعايير، بل ووضع الحدود، وإطلاق قطار البحث العلمي المتخصص المتين.

ونحن أمام مقاربتين مختلفتي المنهج، متفقتي الهدف والمقصد:

- ممارسات، وهي التي تؤدي إلى ضبط المصطلحات وتحرير التعريفات، فيكون التطبيق العملي والممارسات السلوكية الواقعية هو النواة التي تنتج تعريفات، وحدودًا، ومعايير للعلم، وفروعه.
- ضبط المصطلحات وتحرير الحدود والتعريفات، وهو الذي يؤدي إلى ظهور نظريات وحقائق وتقنيات يمكن استخدامها بوعي لتحقيق التطبيق والممارسة الفاعلة في خدمة المجتمع في كل المجالات.

ولكل وجهة هو مولها، وإن كنت أميل غالبًا إلى المقاربة الثانية، ولعل ذلك للخلفية الشرعية التي تنادي بأن الحكم على شيء فرع عن تصوره<sup>5</sup>، وأن التعريفات، إن كانت جامعة مانعة، فهي الباب

صفحة | 19

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الحسيني، أحمد بن محمد مكي، أبو العباس، شهاب الدين الحموي الحنفي (المتوفى: 1098هـ) غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر: دار الكتب العلمية الطبعة: الأولى، 1405هـ - 1985م، (314/2)، وينظر: الدرر اللوامع في شرح جمع الجوامع





الأكبر لتحرير فروع أي علم، وأن الأصول أولى بالاهتمام والضبط من الفروع، فإن صح الأصل يصح الأكبر لتحرير فروع أي علم، وأن الأصول أولى كذلك، وفق قاعدة متينة وأصيلة بأن تكون الممارسات منضبطة بشروط يتم التقعيد لها، حتى لا تتحول الناس والمؤسسات النفسية إلى معامل تجريبية بلا ضابط ولا هوية، ولأنها إسلامية فلابد أن تنطلق كذلك من عدم معارضتها ولا مخالفتها لصريح الكتاب والسنة وما أجمعت عليه الأمة، وفق ما هو متبع.

على أن ضبط بعض المصطلحات وتحرير بعض التعريفات مما من شأنه أن يحل كثيرًا من الإشكاليات ويجلي كثيرًا من الغموض، كتحرير معنى النفس في الإسلام، والروح، وكذلك الأفكار والمشاعر والاضطرابات.

ولمرونة اللغة العربية وكثرة مرادفاتها، وتنوع أساليها، وجودة دلالاتها وإسقاطاتها على العام والخاص، والمطلق والمقيد، كان لزامًا توفر المصطلحات والعبارات الدالة على المقصود في كل علم من العلوم، وهو عمل مجامع اللغة العربية المنتشرة في كل ربوع العالم العربي والإسلامي، على ما يمكن أن يعتري بعض قراراتها من خلاف التنوع المقبول، أو الأوهام التي يمكن الدلالة علها في مقالات أخرى.

ومن القواعد المستقرة والتي تدل على تنوع اللغة العربية ومرونتها وسعة مرادفاتها، قاعدة (لا مشاحة في الاصطلاح)

وقد تناولها في بحثي هذا مع بيان أهميها والحاجة إلها في العلوم النفسية والاجتماعية ولا سيما علم النفس الإسلامي، موضوع البحث.

#### وقد بنيته على:

26-12-2023

- المقدمة، وفها أهمية الموضوع والتنبيه على مسألة الترجمة الانحيازية أو المحرفة وأثرها
   على البيئة الإسلامية
  - الفصل الأول: في تقرير قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح، وفيه:
    - المطلب الأول: بيان القاعدة وذكرها في كلام الأئمة.

شهاب الدين أحمد بن إسماعيل الكوراني (812 - 893 هـ)، سعيد بن غالب كامل المجيدي، أصل الكتاب: رسالة دكتوراة بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة - المملكة العربية السعودية، عام النشر: 1429 هـ - 2008 م



- المطلب الثاني: شرح القاعدة بما يقتضيه المقام.
- المطلب الثالث: بيان شروط اعتماد القاعدة والعمل بها.
- الفصل الثاني: في أهمية هذه القاعدة للتأصيل في علم النفس الإسلامي.
- الفصل الثالث: تطبيق عملي على مصطلح السعادة في القرآن وعلم النفس العام.
  - الخاتمة والمراجع.

وسميته عند الشروع فيه: قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح واعتمادها في مجال علم النفس الإسلامي. والله المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا به سبحانه.



26-12-2023 العدد الأول

#### الفصل الأول: في تقرير قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح

#### المطلب الأول: بيان القاعدة وتو اترذكرها في كلام الأئمة.

وهذه جملة عبارات أئمة الأصول في مؤلفاتهم لتأصيل وترسيخ هذه القاعدة:

فقد عبّر عنها الإمام الغزالي، رحمه الله تعالى، بعدة عبارات فقال: فلا مشاحة في الألقاب،

وقال: لا مشاحة في الألفاظ بعد معرفة المعاني،

وقال: فلا مشاحة في الألفاظ،

وقال: وهذه الاصطلاحات وإن اختلفت فلا مشاحة فيها، إذ المعنى متفق عليه،

وقال: ولا مشاحة في الأسامي.6

ونصّ بعضهم على أنه لا إشكال في الاصطلاح بشرط شرح هذا الاصطلاح وإيضاحه والتنبيه على المراد منه، ومنها قولهم: فلا مشاحة في الأسماء بعد الاتفاق على المسميات.<sup>7</sup>

فلا مشاحة في اللفظ. $^{8}$ ، وقولهم: ولا مشاحة في الاصطلاح. $^{9}$ 

وكذلك: وإن كانت اصطلاحية فلا مشاحة في الاصطلاح $^{10}$ ، ومنها: إن كانت اصطلاحية فلا مشاحة في الاصطلاح $^{11}$ 

<sup>6 -</sup> الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد الطوسي (المتوفى: 505هـ) المستصفى، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية الطبعة: الأولى، 1413هـ - 1993م، ص (10، 33، 46، 76، 305).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> – ابن الدهان، محمد بن علي بن شعيب، أبو شجاع، فخر الدين، (المتوفى: 592هـ)، تقويم النظر في مسائل خلافية ذائعة، ونبذ مذهبية نافعة، د. صالح بن ناصر بن صالح الخزيم، مكتبة الرشد – السعودية الطبعة: الأولى، 1422هـ – 2001م (1/ 352)

<sup>8 -</sup> الآمدي، أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي (المتوفى: 631هـ)، الإحكام في أصول الأحكام: عبد الرزاق عفيفي: المكتب الإسلامي، بيروت- دمشق- لبنان (4/ 221)

<sup>9 -</sup> ابن البخاري، عبد العزيز بن أحمد بن محمد، علاء الدين البخاري الحنفي (المتوفى: 730هـ)كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، دار الكتاب الإسلامي الطبعة: بدون طبعة وبدون تاريخ 121/3

<sup>10 -</sup> الإسنوي، عبد الرحيم بن الحسن بن علي الشافعيّ، أبو محمد، جمال الدين (المتوفى: 772هـ) التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، د. محمد حسن هيتو: مؤسسة الرسالة – بيروت الطبعة: الأولى، 1400، (ص: 58)

<sup>11 -</sup> الإسنوي، عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعيّ، أبو محمد، جمال الدين (المتوقى: 772هـ)، نحاية السول شرح منهاج الوصول، دار الكتب العلمية -بيروت-لبنان الطبعة: الأولى 1420هـ 1999م، (ص: 24)





بل تقرر أن العبارات لا مشاحة فها، ولا ينبني على الخلاف فها حكم، فلا اعتبار بالخلاف فها.12

ونبه العلماء على القصد فيه بقولهم: وإن قصدوا اصطلاحهم عليه فلا مشاحة في الاصطلاح. 13

وجرت كقاعدة في معرض الجدل وسوق الخلاف بقولهم: ثم هذا اصطلاح ولا مشاحة فيه باصطلاح غير أهله.<sup>14</sup>

ثم إن الفقهاء يسمون محل الوفاق أصلًا، ومحل الخلاف فرعًا، ولا مشاحة في الاصطلاحات، ولا يتعلق بتطويل البحث في هذا كثير فائدة.<sup>15</sup>

ومن هنا قالوا لا مشاحة في الاصطلاح يعنى: أن الألفاظ قوالب للمعانى والهدف منها نقل الأفكار من ذهن المتكلم أو الكاتب إلى ذهن السامع أو القارئ، وما دام اللفظ المعين أياً كان موضوعاً بإزاء معنى في فن معين ولا يستعمل إلا داخل هذا الفن فلا بأس باستعماله. 16

وبالجملة أن المسألة لفظية محضة، فإنا لا ننكر انقسام "الفرض" إلى مقطوع، وإلى مظنون، وقد عرف أن لا مشاحة في الألفاظ بعد أن حصل الاتفاق على المعاني. 17

<sup>12 -</sup> الشاطبي، إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي، الموافقات، تحقيق: أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان الطبعة: الطبعة الأولى 1417هـ/ 1997م، (5/ 218)

<sup>13 -</sup>الزكشي، أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بمادر، البحر المحيط في أصول الفقه، دار الكتبي الطبعة: الأولى، 1414هـ -1994م، (1/ 241)

<sup>14 -</sup> ابن أمير حاج، أبو عبد الله، شمس الدين محمد بن محمد بن محمد المعروف بابن أمير حاج ويقال له ابن الموقت الحنفي، التقرير والتحبير، دار الكتب العلمية الطبعة: الثانية، 1403هـ - 1983م، (1/ 84)

<sup>15 -</sup> الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله اليمني، إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، تحقيق الشيخ أحمد عزو عناية، دمشق - كفر بطنا قدم له: الشيخ خليل الميس والدكتور ولي الدين صالح فرفور، دار الكتاب العربي الطبعة الأولى 1419هـ - 1999م، (2/ 105)

<sup>16 -</sup> عبد الوهاب، على جمعة محمد (مفتي مصر)، المصطلح الأصولي ومشكلة المفاهيم، المعهد العالمي للفكر الإسلامي – القاهرة الطبعة: الأولى - 1417 هـ - 1996 م، (ص: 15)

 $<sup>^{17}</sup>$  – الأرموي، صفي الدين محمد بن عبد الرحيم الهندي، نحاية الوصول في دراية الأصول، د. صالح بن سليمان اليوسف – د. سعد بن سالم السويح أصل الكتاب: رسالتا دكتوراة بجامعة الإمام بالرياض: المكتبة التجارية بمكة المكرمة الطبعة: الأولى، 1416 هـ – 1996 م، (5/2)





ومن الأئمة من أشار إلى انطلاق العموم في الأفعال على جهة الحقيقة، فهذه مشاحة لا كبير طائل تحجا.<sup>18</sup>

وكانت هذه القاعدة هي التي يتخرج عليها ويتفرع كثير من الاصطلاحات المتعلقة بمختلف الفنون؛ إذ لا مشاحة في الاصطلاح ولكل أحد أن يصطلح على ما شاء. 19 وإذا ضُبِطَتُ المدلولات وتحرَّرَت المعاني فلا مُشَاحة في الاصطلاح. 20

وقد قيّد بعضهم الاستعمال المطلق في الاصطلاحات فقالوا: ولا مشاحة في الاصطلاح، إذ لا يمنع أحد من استعمال لفظ في معنى صحيح لا محذور فيه شرعًا. 21 فقيّده بالمعنى الصحيح والمباح شرعًا.

فلا مشاحة في الاصطلاح إذا عرف المعنى والحكم.<sup>22</sup> وإذا عاد الأمر إلى الإطلاق اللفظي فالنزاع لفظي ولا مشاحة فيه.<sup>23</sup> فلا مشاحة في العبارة بعد معرفة المعنى.<sup>24</sup>

ومن اللطائف سريان هذه القاعدة التي اختص بها أهل الفقه والأصول إلى أهل الحديث واصطلاحاته، فعقب الإمام العراقي في "ألفيته" على الإمام البغوي في "مصابيح السنة" بقوله:

وَالْبَغَوِي إِذْ قَسَّمَ الْمَصَابِحَا ... إِلَى الصِّحَاحِ وَالْحِسَانِ جَانِحَا

26-12-2023

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> - المازري، أبو عبد الله محمد بن علي بن عمر، إيضاح المحصول من برهان الأصول، د. عمار الطالبي: دار الغرب الإسلامي الطبعة: الأولى، (ص: 271)

<sup>19 -</sup> الشنقيطي، عبد الله بن إبراهيم العلوي، نشر البنود على مراقي السعود، تقديم: الداي ولد سيدي بابا - أحمد رمزي، مطبعة فضالة بالمغرب الطبعة: (بدون طبعة) (بدون تاريخ)، (1/ 102)

<sup>20 -</sup> الزبيدي، بلقاسم بن ذاكر بن محمد، الاجتهاد في مناط الحكم الشرعي دراسة تأصيلية تطبيقية، أصل الكتاب: رسالة دكتوراة من قسم أصول الفقه بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة أم القرى عام 1435 هـ إشراف: أ. د. غازي بن مرشد العتيبي: مركز تكوين للدراسات والأبحاث الطبعة: الأولى، 1435 هـ - 2014 م، (ص: 55)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> - السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين، الحاوي للفتاوي، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت-لبنان عام النشر: 1424 هـ - 2004 م، (2/ 161)

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> - ابن باز، عبد العزيز بن عبد الله، فتاوى مهمة تتعلق بالحج والعمرة، وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد - المملكة العربية السعودية 1421 هـ، صـ11

<sup>23 -</sup> ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، درء تعارض العقل والنقل، تحقيق: الدكتور محمد رشاد سالم: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية الطبعة: الثانية، 1411 هـ - 1991 م، (4/ 138)

<sup>24 -</sup> الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي: دار الكتاب العربي – بيروت الطبعة: الثالثة، 1416 هـ - 1996م، (2/ 168)



أَنَّ الْحِسَانَ مَا رَوَوْهُ فِي السُّنَنْ ... رُدَّ عَلَيْهِ إِذْ بِهَا غَيْرُ الْحَسَنْ 25

26-12-2023

فقد اصطلح البغوي اصطلاحًا في "المصابيح" خلاف ما جرت عليه عادة أهل الحديث، والقبول والرد، فاصطلح على وصف الحديث بالصحيح إن كان في "الصحيحين" أو أحدهما، وبالحسن إن كان في "السنن الأربعة" أو أحدها، وقد رد عليه بقوله "ورد عليه إذ بها غير الحسن" أي: في هذه "السنن" ما هو أنزل عن مرتبة الحسن، ففها الضعيف وغيره.

وقد قال، رحمه الله، في "مقدمة المصابيح": وتجد أحاديث كل باب منها تنقسم إلى صحاح وحسان، أعني بـ (الصّحاح) ما أخرجه الشيخان: أبو عبد الله محمد بن إسمعيل الجعفي البخاري، وأبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، رحمهما الله، في جامعهما، أو أحدهما.

وأعني بـ (الحِسان) ما أورده أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني وأبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي وغيرهما من الأئمة في تصانيفهم رحمهم الله، وأكثرها صحاح بنقل العدل عن العدل غير أنها لم تبلغ غاية شرط الشيخين في علو الدرجة من صحة الإسناد إذ أكثر الأحكام ثبوتها بطريق حسن، وما كان فها من ضعيف أو غريب أشرت إليه وأعرضت عن ذكر ما كان منكرًا أو موضوعًا والله المستعان وعليه التكلان.

قال ابن الصلاح، رحمه الله تعالى: "ما صار إليه صاحب " المصابيح " -رحمه الله- من تقسيم أحاديثه إلى نوعين: الصحاح، والحسان، مريدا بالصحاح: ما ورد في أحد الصحيحين أو فهما، وبالحسان: ما أورده أبو داود والترمذي وأشباههما في تصانيفهم، فهذا اصطلاح لا يعرف، وليس الحسن عند أهل الحديث عبارة عن ذلك. وهذه الكتب تشتمل على حسن وغير حسن كما سبق بيانه، والله أعلم"27

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> - السخاوي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد، فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي، تحقيق: على حسين على، مكتبة السنة – مصر، الطبعة: الأولى، 1424هـ / 2003م (1/ 100)

<sup>26 -</sup> البغوي، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء الشافعي، مصابيح السنة، تحقيق: الدكتور يوسف عبد الرحمن المرعشلي، محمد سليم إبراهيم سمارة، جمال حمدي الذهبي: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت - لبنان الطبعة: الأولى، 1407 هـ - 1987 م، (110/1).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> - ابن الصلاح، عثمان بن عبد الرحمن، أبوعمرو، تقي الدين المعروف بابن الصلاح، معرفة أنواع علوم الحديث، عبد اللطيف الهميم - ماهر ياسين الفحل: دار الكتب العلمية الطبعة: الأولى سنة النشر: 1423 هـ / 2002 م، صـ107



وسبب الرد وعدم قبول المصطلح، رغم قاعدة لا مشاحة في الاصطلاح، أنه اصطلاح يهدم ما استقر في القرون قبله من علماء الحديث والرواية وأصول الحديث من ضبط أحاديث السنن كلها ومعرفة ما فيها من الصحيح والحسن والضعيف وما هو أقل رتبة عن ذلك، فردوا المصطلح ولم يقبلوه مخافة الإيهام، ونحن وإن كنا نقول: إنه لا مشاحة في الاصطلاح؛ لكنه ينبغي أن يكون في الاصطلاح ما يميزه عن سواه، ولا يهمه في غيره، أو يخلطه بما ليس منه. 28

ونعود بالتذكير إلى أن أزمة المصطلحات لا تكاد تنفك عن علم من العلوم، ونحن بحاجة إلى النظر فيها لتحرير محلِّ النِّزاع، أو لما قد يترتب عليها من معلومات فيها خلل، لذا فإن ما يقال: إنه لا مشاحة في الاصطلاح، فإنه ليس على إطلاقه، نعم، لا مشاحة في الاصطلاح إذا كان لا يغيِّر حقائق الأمور، ولا يترتب عليه معلومات شرعية وعلمية خاطئة.

وخلاصة هذا: أنه لا مُشاحة في الاصطلاح؛ لأن العبرة في المصطلحات هو ما تعارف عليه أهل كل مصطلح وتناقلوه فيما بينهم، بغض النظر عن الاختلاف في معاني المصطلحات من ناحية اللغة.<sup>30</sup>

#### المطلب الثاني: شرح القاعدة بما يقتضيه المقام

معنى هذه القاعدة: أن الخلاف إذا كان واقعًا في الأمور الاصطلاحية فإنه لا ينبني عليه حكمٌ، ولا اعتبار به.<sup>31</sup>وهذا يظهر فيما لو حصل الاتفاق على المعنى واختلفوا في التسمية أو في اللفظ، فلا بُدَّ إذًا من تقدير تتمَّة لهذه القاعدة، وهي: (بعد الاتفاق على المعنى).<sup>32</sup>

و (المُشَاحَّة) بتشديد الحاء: الضِّنَّة، وقولهم: (تشاحًا على الأمر)؛ أي: تنازَعَاه؛ لا يريد كلُّ واحد منهما أن يفوته ذلك الأمر.<sup>33</sup>

<sup>28 -</sup> الرومي، فهد بن عبد الرحمن بن سليمان، اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر، طبع بإذن رئاسة إدارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد في المملكة العربية السعودية برقم 951/ 5 وتاريخ 1406/8/5 الطبعة: الأولى 1407هـ - 1986م، (457/2)

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> - الطيار، مساعد بن سليمان بن ناصر، الإعجاز العلمي إلى أين؟ مقالات تقويمية للإعجاز العلمي، دار ابن الجوزي الطبعة: الثانية، 1433 هـ، مقدمة بلا صفحات.

<sup>30 –</sup> القصير، أحمد بن عبد العزيز بن مُقْرِن، الأحاديثُ المِشْكِلَةُ الواردةُ في تفسير القرآنِ الكريم (عَرْضٌ وَدِراسَةٌ)، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية الطبعة: الأولى، 1430 هـ، ص33

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> - الموافقات؛ مرجع سابق، (218/5).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> – الجيزاني، محمد بن حسين، مقال نشر في 2010/8/31 ميلادي – 29/21/21 هجري

<sup>33 -</sup> الفيروز أبادي، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب، القاموس المحيط؛ المؤسسة العربية بيروت. (289/1).







و(الاصطلاح): افتعال من الصُّلح، وهو اتِّفاق القوم على وضع الشيء، وقيل: إخراج الشيء عن المعنى اللغوي إلى معنَّى آخر لبيان المراد، ويستعمل الاصطلاح غالبًا في العلم الذي تحصل معلوماته بالنظر والاستدلال.<sup>34</sup>

#### المطلب الثالث: بيان شروط اعتماد القاعدة والعمل بها.

وقاعدة (لا مُشَاحَّة في الاصطلاح) ليست على إطلاقها، بل هنالك شروطٌ لا بُدَّ من اعتبارها وتقييد القاعدة بها، وسبق التلميح إليها في المطلب الأول، وهي أربعة شروط:

1- وجود مناسبة مُعتَبَرة تجمع بين الاصطلاح ومعناه، وإلاَّ كان تخصيص أحد المعنيين بعينه بذلك اللفظ بعينه ليس أوْلَى من العكس.

2- ألاَّ يكون في هذا الاصطلاح مخالفة للوضع اللغوي أو العرف العام.

3- ألاَّ يكون في هذا الاصطلاح مخالفة لشيء من أحكام الشريعة.

4- ألا يترتب على هذا الاصطلاح الوقوع في مفسدة اختلاط المصطلحات.

وقد أجمل هذه الشروط الإمام ابن القيم بقوله: "والاصطلاحات لا مُشَاحَّة فيها إذا لم تتضمَّن مفسدة"<sup>35</sup>.

وبهذا يتبيَّن أن القدر الجامع لهذه الشروط الأربعة هو: ألاَّ يفضي هذا الاصطلاح إلى مفسدة، وهذه المفسدة قد تكون مفسدة لغوية، أو مفسدة عرفية، أو مفسدة شرعية، أو مفسدة اصطلاحية، وهي ما يرجع إلى المنهج.

وقد بيَّن الزركشي هذه الشروط عندما قال: "إن كان ما قاله راجعًا إلى مجرَّد الاصطلاح فالأمر فيه قريب إلا أنه يجب في مثله التحرُّز عن استعمال اللفظ بالنسبة إلى المعنى عن اختلاط الاصطلاحين؛ فإنه يوقع غلظًا معنويًّا.

وأيضًا فالمصطلِح على شيء يحتاج إلى أمرين إذا أراد أن يكون اصطلاحه حسنًا:

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> - الكفوي، أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفي (المتوفى: 1094هـ)، الكليات؛ قابَلَه: د. عدنان درويش ومحمد المصري، ط1، 1412 هـ، مؤسسة الرسالة بيروت. ص129-130

 $<sup>^{306/3}</sup>$  مدارج السالكين؛ مرجع سابق (306/3).





أحدهما: ألاَّ يخالف الوضع العام لغةً أو عرفًا.

26-12-2023

الثاني: أنه إذا فرق بين متقارنين يُبدِي مناسبةً للفظ كلِّ واحد مهما بالنسبة إلى معناه، وإلاَّ كان تخصيصه لأحد المعنيين بعينه بذلك اللفظ بعينه ليس أَوْلَى من العكس". 36

وقد تعارف أهل العلم علي استخدام مصطلحات معينة، لأغراض مختلفة، وفي مجالات متنوعة من العلوم والمعارف، وهي على نوعين:

النوع الأول: الألفاظ الموضوعة من قبل الشارع الحكيم في القرآن الكريم او السنة النبوية، كلفظ الصلاة، والزكاة والصيام والحج وغير ذلك.

وهذا حكمه بقاؤه على من هو عليه، ولا يجوز لمتكلم في هذه الأمور تغييرها أو تبديل أخرى بها لفظًا ومعنىً.

النوع الثاني: مصطلحات وضعت لتقريب فن من الفنون، أو لتوضيحه وتيسير الحصول على مطالبه،

#### وهذا النوع كذلك على قسمين:

القسم الأول: ما لم يقصد من وضعه إلا ما ذكر؛ من تقريب معاني العلوم وتيسيرها، كما هو الشأن في أكثر المصطلحات الموجودة في الكتب الشرعية والإسلامية. هذا حكمه جواز استعماله فيما وضع له خاصة، وألا يتعدى ذلك إلى حمل معاني النصوص الشرعية عليه، أو تنزيل كلام الأئمة المتقدمين على مقتضاه ما لم يكن ذلك مرادهم.

القسم الثانى: ما قصد به معنى باطل؛ كصرف النصوص الشرعية عن ظواهرها، وتعطيلها من معانها الحقيقية، أو ردها بالجملة وابطال القول بموجها.

وهذا القسم موفور في الكتب الكلامية والفلسفية. 37وهذا القسم، الحكم فيه واضح.

ولا ننكر أن يحدث في كل زمان أوضاع لما يحدث من المعاني التي لم تكن قبل، ولا سيما أرباب كل صناعة، فإنهم يضعون لآلات صناعتهم من الأسماء ما يحتاجون إليه في تفهيم بعضهم مراد بعض

<sup>. (</sup>242/1) البحر المحيط في أصول الفقه، مرجع سابق، (242/1).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> - الثاني، محمج الثاني بن عمر بن موسى، التقييد والإيضاح لقولهم لا مشاحة في الاصطلاح مقال منشور في مجلة الحكمة، 2021





عند التخاطب، ولا تتم مصلحتهم إلا بذلك، وهذا أمر عام لأهل كل صناعة مقترحة أو غير مقترحة، بل أهل كل علم من العلوم قد اصطلحوا على ألفاظ يستعملونها في علومهم تدعو حاجتهم إلها للفهم والتفهيم، فهذه الاصطلاحات الحادثة والتي يعرف فيها الوضع السابق على الاستعمال، وليس الكلام فيها.<sup>38</sup>

وإنما وضعت هذه المصطلحات، أي: مصطلحات الفنون لتقريب معاني كل فن، وضبط قواعده ومباحثه، وهذا من أصدق الأدلة على عظيم الجهود المبذولة في خدمة العلم وتذليل صعابه، وتقريب بعيده، وجمع متفرقة من أهل العلم في كل عصر ومصر.<sup>39</sup>

ومن أعظم أسباب الغلط في فهم كلام الله ورسوله أن ينشأ الرجل على اصطلاح حادث فيريد أن يفسر كلام الله بذلك الاصطلاح ويحمله على تلك اللغة التي اعتادها. 40

وينضاف إلى ذلك تنزيل كلامه (تعالى) على الاصطلاحات التي أحدثها أرباب العلوم من الأصوليين والفقهاء وعلم أحوال القلوب وغيرهم؛ فإن لكل من هؤلاء الاصطلاحات حادثة في مخاطباتهم وتصانيفهم فيجيء من قد ألف تلك الاصطلاحات الحادثة وسبقت معانها إلى قلبه فلم يعرف سواها فيسمع كلام الشارع فيحمله على ما ألفه من الاصطلاح فيقع بسبب ذلك في الفهم عن الشارع ما لم يرده بكلامه ويقع من الخلل في نظره ومناظرته ما يقع وهذا من أعظم أسباب الغلط عليه مع قلة البضاعة من معرفة نصوصه فإذا اجتمعت هذه الأمور مع نوع فساد في التصور أو القصد أوهما ما شئت من خبط وغلط واشكالات واشتمالات وضرب كلامه بعضه ببعض وإثبات ما نفاه ونفى ما أثبته والله المستعان. 41

<sup>38 -</sup> الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم، مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة، اختصره: محمد بن محمد بن عبد الكريم بن رضوان البعلي شمس الدين، ابن الموصلي، سيد إبراهيم: دار الحديث، القاهرة – مصر، صد 332

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> - أبو زيد، بكر بن عبد الله أبو زيد بن محمد بن عبد الله بن بكر بن عثمان بن يحيى بن غيهب بن محمد، فقه النوازل، مؤسسة الرسالة الطبعة الأولى - 1416 هـ، 1996 م، (127/1).

<sup>40 -</sup> ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، مجموع الفتاوي، جمعها: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، عام النشر: 1416هـ/1995م، (107/12)

<sup>41 -</sup> الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم، مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، دار الكتب العلمية - الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم، مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، دار الكتب العلمية - بيروت، بدون، (272/2)



26-12-2023 العدد الأول

#### الفصل الثاني: في أهمية هذه القاعدة للتأصيل في علم النفس الإسلامي

وكما سبق في المقدمة من بيان أهمية ضبط المصطلحات والتعريفات والحدود المتعلقة بكل علم، ولا سيما علم النفس الإسلامي لكونه يعتمد النظرية المعرفية الإسلامية وليس الغربية أو الشرقية، مع قبول ما لا ينافي الشريعة أو يصادمها. 42

وإذا كان الأمر كذلك، فلابد من ضبط المصطلحات المتعلقة بالنفس وأحوالها وسلامها ومرضها واضطرابها، وتعريف علم النفس عند الغرب أو علم النفس العام، والفرق بينه وبين تعريف علم النفس الإسلامي، وقد ادّى الخلط الكبير بينهما إلى حدوث نتائج مخيفة ومزعجة في وصف ما هو إسلامي وليس كذلك، ومن ذلك:

محاولة بعضهم <sup>43</sup> صبغ نظرية سيجموند فرويد <sup>44</sup> بصبغة إسلامية، بقطع النظر عن قبولها أو ردها في ذاتها، فجعل أحوال النفس من المطمئنة واللوامة والأمارة بالسوء الواردة في القرآن الكريم ليست إلا شرحًا لمعنى الهو والأنا والأنا العليا في نظرية التحليل النفسي لفرويد.

ومن هنا ظهرت الحاجة الملحة والواجبة لضبط مصطلحات هذا الفن وما يتعلق به في التخصص النفسي بأنواعه والتربوي وأنواعه؛ إذ مستقر أنه لا ينبغي العدول عن الألفاظ العربية الأصيلة ولا

<sup>42 -</sup> مصطفى، محمد محمود، المدخل إلى علم النفس الإسلامي، مكتبة الأسرة العربية، إسطنبول- تركيا، الطبعة الأولى 2023، ص

<sup>43 -</sup> الأظن، راتب، قالت لى النفس، مكتبة الأسرة العربية، الطبعة الأولى 2021.

<sup>44 -</sup> سيغموند فرويد طبيب أعصاب نمساوي يهودي، أسس مدرسة التحليل النفسي وعلم النفس الحديث، واشتهر بنظريات العقل واللاواعي، من مواليد السادس من مايو/أيار عام 1856، وتوفي في 23 سبتمبر/أيلول عام 1939 في العاصمة البريطانية لندن، ولد سيغموند شلومو فرويد لأسرة فقيرة تنتمي إلى الجالية اليهودية في بلدة بريبور، بمنطقة مورافيا التابعة آنذاك للإمبراطورية النمساوية، ورغم أن فرويد كان يرغب في دراسة القانون، إلا أنه التحق بكلية الطب في جامعة فيينا للدراسة تحت إشراف البروفيسور كارل كلاوس، وفي عام المعلال على درجة الدكتوراه، سعى فرويد جاهدا لإثبات قيمة أسلوب التنويم المغناطيسي في علاج مرضى الهستيريا، واستحدث مفهوم "اللاشعور" أو "اللاوعي" (unconscious) وأدخل هذا المصطلح في علم النفس والتحليل النفسي، وأصبح أحد أهم المفاهيم العلمية والفلسفية في العصر الحديث، ابتكر فرويد مصطلح "عقدة الأب" (Father Complex) في إشارة إلى مجموعة من الأفكار لدى الشخص حطفلا أو بالغا المرتبطة بتجربة الأب وصورته، وهو يشير عموما إلى مشاكل ناجمة عن علاقة الفرد السيئة مع والده، أما "عقدة أوديب" (Oedipus complex) فهو مفهوم قدمه فرويد، ويشير إلى الرغبة الجنسية اللاشعورية لدى الأبناء تجاه الآباء مع المخالفة في الجنس والكراهية مع الموافقة، أي ميل الابن إلى أمه والبنت لأبيها، وهو ما واجه انتقادات واسعة، له مؤلفات عديدة منها "نفسير الأحلام" و "دراسات في الهيستريا"، وانظر "سيجموند فرويد حياته ونظرياته وأثره، إدجار بيش، ترجمة تيسير شيخ الأرض، و سيجموند فرويد في زمانه وفي زماننا، اليزابيث رورينسكو، ترجمة حرفوش.





سيما الشرعية عن معناها الأصلي الذي وضع لها إلى معانِ أخرى بعيدة دون حاجة أو ضرورة تدعو إلى ذلك.

ويمكن جمع تعريفات علم النفس العام أو الغربي فيما يلي:

26-12-2023

وممكن تعريفه بأنه "العلم الذي يدرس سلوك الإنسان أي يصف هذا السلوك وبحاول تفسيره".

وكذلك يعرف ب" العلم الذي يدرس سلوك الكائن الحي كوظيفة دماغية وانعكاس حي لتفاعله مع الواقع الحياتي الذي يعيش فيه، وهو علم من العلوم البينية يهدف إلى وصف السلوك وتفسيره وتعديله والتنبوء به".

ومن تعريفات علم النفس أيضًا " العلم الذي يدرس السلوك الإنساني دراسة علمية مستخدمًا الأدوات والمفاهيم والمقاييس والمناهج والطرق التي يستخدمها العلم".<sup>45</sup>

فيلحظ من تعريفاتهم لعلم النفس أنه رصد لسلوك الكائن العي وتفسيره وتوقعه ثم التحكم فيه، وأنشأوا لذلك مقاييس ومعايير خاصة بكل فرع من فروع هذا التعريف للحصر والقصر والضبط.

فالقصد التعرف على العمليات العقلية والشعورية والسلوكية للإنسان، ثم تفسيرها وتوقعها، ثم التحكم فها وتوجهها، لكن لم يصرح أحد بكيفية توجهها.

هل توجه وفق معايير مجتمعية، أو قيم إنسانية، أو مناهج وضعية، أو أفكار حداثية، أو نماذج غربية، أو شرقية؟!

هل يتم إغفال الصانع والخالق والمصور الذي خلق الإنسان من طين ثم نفخ فيه من روحه وأسجد له ملائكته وكرمه وخلق له ما في السماوات وما في الأرض، وأحل له الحلال وحرم عليه الحرام، وأنزل له الكتب وأرسل له الرسل؟!

وقد هدم الله تعالى تلكم الفكرة الساذجة بأن الإنسان العاجز قادر على وضع مناهج لإصلاح الإنسان العاجز فقال سبحانه وتعالى:" أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ "<sup>46</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> - عبد النور، كاظم، مدخل علم النفس العام، بدون، صـ<sup>45</sup>

<sup>46 -</sup> سورة الملك الآية: 14





أي: كيف لا يعلم سركم كما يعلم جهركم وهو الخالق لكم فالخالق يعرف مخلوقه. 47

وكما في قوله تعالى:" أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ" <sup>48</sup>، مما يوضح أن الله تعالى كما انفرد بخلق الإنسان وجميع الأكوان، فهو وحده الذي له حق (الحاكمية) على الإنسان، إذ هو سبحانه المنفرد بعلم حقيقته ووجوه نقصه في كل زمان ومكان. <sup>49</sup>

فمن مظاهر التدبير الإلهي للكون: خلق الله الشمس والقمر وسائر النجوم والكواكب، وكونها جميعا تحت قهره وتسخيره ومشيئته، فهي خاضعة لأمره وتصرّفه، وكل كوكب يدور في فلكه إلى أجل مسمى وموعد محدد. واكتمل لله المادّة والمعنى في قوله سبحانه: ألا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ أي فهو الموجد الخالق لكل شيء تبارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعالَينَ أي تعاظم وتنزه، وانفرد بالرّبوبية والألوهية، فوجب على العباد شكره على نعمه وخيراته، وعبادته دون غيره. 50

وهذه الآية على قلة ألفاظها جمعت معاني كثيرة استوعبت جميع الأشياء والشئون على وجه الاستقصاء حتى قال ابن عمر: من بقي له شيء فليطلبه وهذا الأسلوب البليغ يسمى «إيجاز قِصرَ» ومداره على جمع الألفاظ القليلة للمعاني الكثيرة.<sup>51</sup>

وعلى هذا يكون تعريف علم النفس الإسلامي: رصد مشاعر وأفكار وقناعات وقيم وسلوكيات الإنسان وتحليلها وتفسيرها وتوقعها وتوجيها وفق منهج الإسلام. 52

وهنا فرق واضح وفجوة كبيرة يصعب على الراتق سدها بين النظريتين وما يتمخض عنهما وينبثق، فالنظرية المعرفية الغربية أوجدت علومًا اجتماعية وإنسانية تصب جل منتجها على مركزية الإنسان وأنه إله نفسه ومحور الكون، والغاية من وجوده هي تحقيق ما يصبو له ويرجو ويتمنى بقطع النظر عن كون ما يربده يخالف القيم والأخلاق والشرائع.

<sup>47 -</sup> الجزائري، جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو بكر، أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الملكة العربية السعودية الطبعة: الخامسة، 1424هـ/2003م (398/5).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> - سورة الأعراف الآية 54

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> - الناصري، محمد المكي، التيسير في أحاديث التفسير، دار الغرب الإسلامي، بيروت - لبنان، الطبعة: الأولى، 1405 هـ - 1985 م (508/5)

<sup>674</sup> ه ص422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 ه ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 هم ما 422 ما 422 ما 422 هم ما 422 هم ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما 422 ما

<sup>51 -</sup> الصابوني، محمد علي، صفوة التفاسير، دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع - القاهرة الطبعة: الأولى، 1417 هـ - 1997 م، صـ 421

 $<sup>^{52}</sup>$  – المدخل إلى علم النفس الإسلامي، مرجع سابق





والنظرية المعرفية الإسلامية أوجدت علومًا خاضعة لمنهج الله تعالى، فما أحله الله تعالى فهو الحلال، وما حرمه الله تعالى هو الحرام، وأن المركزية هي في شريعة الله، وأن الإنسان عبد لله تعالى مكرم ومبجل، واستخلفه الله تعالى لتحقيق معنى العبودية وعمارة الكون والتعارف والتواصل وبناء الحياة.

وبناء عليه؛ كان لزامًا البحث والضبط والتحرير لكثير من المصطلحات المتعلقة بعلم النفس، إن لم يكن كل المصطلحات والتعابير والألقاب للعلم وتفاصيله، وأنواعه وفروعه، وليس فقط في علم النفس العلاجي الذي ينصب عليه غالب تفكير الباحثين والمهتمين، فعلم النفس التربوي والنمو الجريمة والشيخوخة والطفولة والمراهقة والإرشاد الزوجي والأسري والمجتمعي والفردي ينبغي أن تبنى أصولها وقواعدها على ما يستخرج ويستمد من نصوص الوحيين وغيرهما من أدلة الشرع المقبولة والمعهودة.

ومن هذه القواعد: قاعدتنا في هذا البحث، فلا مشاحة في الاصطلاح، تدفعنا لقبول مصطلحات غيرنا لو لم تخالف شرعنا، وما لم تصرفنا وشعوب العالم العربي والإسلامي عن المعاني والمصطلحات الشرعية التي وضعت للدلالة على المعاني المرادة للرب تعالى.

كما أنه من الانتصار النفسي والاعتزاز بالإسلام واللغة واحترام النفس أن ننشئ لعلومنا الاجتماعية والإنسانية مصطلحاتنا الخاصة وحدودنا التعريفية الخاصة ثم نشرحها ونفسرها للعالم كله بما يدعوهم للتفكر والانتباه للفروق اللغوية ومدلولاتها، بل والتعرف على هذا الكنز العظيم من العلوم والمعارف النفسية والتربوية والاجتماعية ما سيندمون لتأخر معرفتهم به، كما حدث لمن أنار الله بصيرته وهداه إلى الإسلام بعد حيرة الكفر والخذلان.

كيف لا وهي ألفاظ ذكرها الله تعالى في القرآن العظيم ونطق بها من أوتي جوامع الكلم صلى الله عليه وسلم؟!





#### الفصل الثالث

#### تطبيق عملي على مصطلح السعادة في القرآن وعلم النفس العام

السَّعَادَة، وَهِي معاونة الْأُمُورِ الإلهية للْإِنْسَانِ على نيل الْخَيْرِ، وبضاد الشقاوة. 53

والسعد... والإسعاد: الإعانة و (المساعدة): المعاونة. 54

26-12-2023

والسَّعَادَة معاونة الله للْإنْسَان على نيل الْخَيْر وتضاد الشقاوة. 55

ولما كانت العقول والشرائع ناطقة بأن خلاصة السعادة في أمرين: التعظيم لأمر الله، والشفقة على خلق الله، وكان أفضل أبواب التعظيم لأمر الله الإقرار بوحدانيته، فكان أخس الأعمال التي بين العبد وربه الإخلال بذلك.56

فيلحظ من تعريفات واشتقاقات كلمة السعادة أنها تدور على محور معاونة الله تعالى للعبد في أمور الدنيا والآخرة، فالعبرة في تعريف السعادة في لغة العرب وشرع المسلمين تتمثل في العون والمدد وتلتهيئة والإعانة من الله تعالى للإنسان على تحقيق الإنسلن لمراد الرب تعالى منه، كما تحقيق ما يصبو إليه وفق هدي الشرع القويم فيه.

فالسعادة عند المسلم: استنارة الصدر بالحق، وحياة القلب بالوحي، لينتج عن هذا الحياة الطيبة في الدارين.

فأصل السعادة في الإسلام في القلب ثم تظهر آثارها على البدن أو الجوارح، على عكس ما يرى غير المسلمين، بأنها أفعال يظن أنها تجلب السعادة على النفس، دون ضابط أو وازع، في الغالب.

<sup>53 -</sup> الكفوي، أيوب بن موسى الحسيني القريمي، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، تحقيق: عدنان درويش - محمد المصري، مؤسسة الرسالة - بيروت، ص506

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> - الرازي، زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي، مختار الصحاح، تحقيق: يوسف الشيخ محمد، المكتبة العصرية - الدار النموذجية، بيروت – صيدا الطبعة: الخامسة، 1420هـ / 1999م، ص148

<sup>55 -</sup> المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار): دار الدعوة، بدون، ص430

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> - البقاعي، إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، بدون، (145/17).





فمنذ الأزل وهو يبحثون، وما زالوا، وهم متحيرون في ضبط حد وتعريف دقيق للسعادة، فأرسطو من زمنه وهو يقرر أن السعادة وفقًا لفضيلتها وإذا كان هناك أكثر من فضيلة للنفس؛ فإنه يكون وفقًا لأعظم فضائلها وأكثرها كمالًا، وهو يعتقد "بأن السعادة هي اللذة أو على الأقل أنها تكون مرتبطة ارتباطا وثيقابها -أي اللذة - واللذة بدورها يتم تفسيرها باعتبارها غيابا واعيا للألم والإزعاج" وهو يحصر الفضيلة "بالتفكير الفلسفي أو التأمل. ويصل إلى نتيجة مؤداها أن الحياة الأكثر سعادة هي الحياة المكرسة لهذا النشاط العقلي. وبذلك فإن التأمل يصبح بمنزلة غاية أو هدف غالب على الحياة السعيدة".

فالسعادة عند القوم هي شعور ممكن دائمًا؛ فهي لا تكمن في سعادة المترفين وذوي البطون المشبعة؛ بل تكمن في بهجة الحياة حينما نحب، وحينما نبدع فنًا، وحينما نسعد بولادة حقيقة ما.

نحن نسعد بكلّ تغيير بهيج لما يحدث لنا، حيث إنه لا ينبغي أن نتأمّل الوجود وأن ننعم بدفء أحضان مساحة الراحة والروتين؛ إنّما علينا الذهاب دومًا لملاقاة الحدث وتعلم الجديد، حدث ما؛ هو ذاك الذي يغيّر نظام العالم.

وتلحظ فورًا ودون عناء الخلط بين مفهوم السعادة ومفهوم الاستمتاع، وهما أمران مختلفان اختلافًا كليًا وجذريًا.

فمن قائل: المصدر الحقيقي هو التفكير والأفكار الإيجابية،

وآخر يقول: الأصل في السعادة السلام الداخلي،

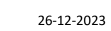
وثالث: الأصل فيها خدمة الآخرين،

26-12-2023

ورابع: السعادة هي الاستمتاع، في عشرات التعريفات والتفسيرات لمشاعر يجهلها الإنسان عن الإنسان، ويريد هذا الإنسان أن يهدي نفسه وغيره إلها، كيف وهو يجهلها؟

ومن المعروف أن أفلاطون في إطار نظريته الوجودية والمعرفية الخاصة، يؤمن بأنَّ سعادة الشخص تعتمد على المعرفة التي ترفع مرتبة الإنسان كله فهو يعتقد أنّ السعيد هو الذي يعرف الأفكار أو الأمثلة التي هي حقائق موضوعية معرفة شهودية.







وقد تقلب الفكر الإنساني في أطوار مختلفة، ولقد كان للتحولات التي عرفها ارتباطا مباشرا بالظروف التي يعايشها، والثقافة السائدة آنذاك، وهذا ما ينطبق على المجتمع الغربي الذي عرف انقطاعًا عن الفكر الكنسي بعد إعلاء ديكارت في القرن السابع عشر من شأن العقل والإنسان، وقد عُرفت هذه المرحلة بعصر الحداثة الذي قام على مقولة الإنسان، والعقل، والفردانية، وقد تدعمت هذه المقولات بشعار الأنوار الذي قام على فكرة الحربة، والمساواة، والديمقراطية، وتقدم البشربة نحو الأفضل؛ إلا أن الواقع قد برهن على أن الإنسانية لا تسير فعلا نحو الحياة المثلي، وهو ما جعل العديد من المفكرين، والفلاسفة يؤكدون على أن الإنسانية قد دخلت في مرحلة جديدة سموها بما بعد الحداثة، وان كان هناك تضارب حول هذه الفكرة؛ ذلك أن هناك من يؤكد على أن ما بعد الحداثة استمرار لعصر الحداثة وليس قطيعة معه. وبعيدا عن هذا الجدال فقد ظهرت تحليلات جديدة للواقع المعاصر من أهمها تحليل الفيلسوف الاجتماعي الفرنسي جيل ليبوفيتسكى الذي أكد على أن الإنسانية تعيش عهد الحداثة الفائقة، وعلى أن ما سماه بالإنسان الفائق النرجسية تتحكم فيه ثقافة جديدة هي ثقافة الاستهلاك الفائق التي أصبحت تمثل نمط وجوده، وأصبح ينظر لها على أنها منبع سعادته. غير أن اختزال السعادة حسبه في الاستهلاك، وبزوغ العدمية من جهة أخرى نتيجة لانحسار المعنى، وغياب الأسس، والمرجعيات، والقيم الروحية، وتصاعد القيم المادية في المقابل، قد جعل الإنسان يعيش حالة من الخيبة، والتفكك، والاغتراب، والقلق، وهو ما جعله يعيش السعادة المتناقضة بتعبير جيل ليبوفيتسكي. 57

تحولت مركزية الفرد إلى مستنقع مليء بالاضطرابات النفسية والأمراض العقلية، والفراغ النفسي والروحي، حين أرد من أراد أن يسحب بساط التوجيه والإرشاد من الخالق الصانع العالم بما صنع وخلق إلى المخلوق المصنوع العاجز المسكين فاخترع وأنشأ لنفسه ولمجتمعاته مناهج وأنظمة حياتية، وتوجهية، وعلاجية نفسية، وتربوبة.

فليس يصلح مصطلح السعادة بتعريف القوم؛ إذ سيجلب علينا ما جلب عليهم من الأنانية والانفرادية والأثرة التي ستسمح بالمخدرات والإباحية والشذوذ والتفلت المجتمعي وانهيار منظومة الأسرة ووأد العلاقات الراقية وغلق باب التطوع والعمل الخيري إلا وفق معايير النفعية.

<sup>2019</sup> نشر مقال نشر 2019 - عقوبي، آسيا، طبيعة السعادة عند جيل ليبوفيتسكي، مقال نشر





ولأنه لا مشاحة في الاصطلاح، فينبغي أن نصطلح مصطلحات ونحد حدودًا ونضع تعريفات لكل تفاصيل العلوم الاجتماعية والإنسانية بله علم النفس وفق النظرية المعرفية الإسلامية، مع وضع ضوابط وقواعد وأسس لوضع حجر الأساس لإنشاء مجمع لغوي نفسي اجتماعي فلسفي لوضع المعاجم والقواميس التي تستقر كلمة المتخصصين على اعتمادها في كل فن من هذه الفنون.

#### الخاتمة

26-12-2023

فالحمد لله تعالى على الختام كما حمدته على البداية، ويحسن التنبيه والدلالة على خلاصة ما تم ذكره في هذا البحث:

- ❖ لا مشاحة في الاصطلاح قاعدة مستقرة لضبط المصطلحات ومدلولاتها من المعاني.
- افادت القاعدة أن لكل قوم أن يتعارفوا على مصطلحاتهم على أن يتفقوا على المعاني وإن اختلفوا في ألفاظ الاصطلاح.
- ♦ للقاعدة شروط مقيدة وهي ليست على إطلاقها، وأهم هذه الشروط عدم تعطيل حكم الله تعالى ورسوله بإيقاف العمل بالمصطلحات الشرعية المستقرة في الكتاب والسنة واستبدالها بالمصطلحات الحادثة.
- ❖ من المقبول في حياة الناس حدوث ما يستدعي استحداث مصطلحات تفي بحاجة المجتمع للتعارف والتواصل، على أن تنضبط هذه المصطلحات بنفس الشروط.
- ❖ علم النفس الإسلامي أصيل ومصدره المعرفة الكاملة لله تعالى وعلمه المطلق بخلقه وما يصلحهم وما يفسد معايشهم.
- ❖ الحاجة إلى القاعدة المذكورة قوية لاستحداث مصطلحات إسلامية علمية وأكاديمية في كل مجالات علم النفس المختلفة والمتنوعة.

والحمد لله رب العالمين.





### المراجع

- القرآن الكريم
- اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر: أ. د. فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي: طبع بإذن رئاسة إدارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد في المملكة العربية السعودية برقم 5/951 وتاريخ 5/8/8/1 الطبعة: الأولى 1407هـ- 1986م
- الاجتهاد في مناط الحكم الشرعي دراسة تأصيلية تطبيقية تأليف: بلقاسم بن ذاكر بن محمد الزُّبيدي أصل الكتاب: رسالة دكتوراة من قسم أصول الفقه بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة أم القرى عام 1435 هـ إشراف: أ. د. غازي بن مرشد العتيبي: مركز تكوبن للدراسات والأبحاث الطبعة: الأولى، 1435 هـ 2014 م
- الأحاديثُ المُشْكِلَةُ الواردةُ في تفسير القرآنِ الكريم (عَرْضٌ وَدِراسَةٌ): د. أحمد بن عبد العزيز بن مُقْرِن القُصَيِّر: دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية الطبعة: الأولى، 1430 هـ
- الإحكام في أصول الأحكام: أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي الآمدي: عبد الرزاق عفيفي: المكتب الإسلامي، بيروت- دمشق- لبنان
- إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول: محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني
- الإعجاز العلمي إلى أين؟ مقالات تقويمية للإعجاز العلمي، مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار، دار ابن الجوزى الطبعة: الثانية، 1433 هـ
- انتقال التراث اليوناني إلى العالم الإسلامي ودوافع حركات الاستشراق، ماهر عبد القادر محمد، بدون
- أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير: جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو بكر الجزائري: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية الطبعة: الخامسة، 1424هـ/2003م
- إيضاح المحصول من برهان الأصول: أبو عبد الله محمد بن علي بن عمر المازري: د. عمار الطالبي: دار الغرب الإسلامي الطبعة: الأولى



- البحر المحيط في أصول الفقه: أبو عبد الله بدر الدين محمد بن عبد الله بن بهادر الزركشي: دار الكتبي الطبعة: الأولى، 1414هـ 1994م
- التقرير والتحبير: أبو عبد الله، شمس الدين محمد بن محمد بن محمد المعروف بابن أمير حاج وبقال له ابن الموقت الحنفى: دار الكتب العلمية الطبعة: الثانية، 1403هـ 1983م
- تقويم النظر في مسائل خلافية ذائعة، ونبذ مذهبية نافعة، محمد بن علي بن شعيب، أبو شجاع، فخر الدين، ابن الدَّهَّان: د. صالح بن ناصر بن صالح الخزيم، مكتبة الرشد السعودية الطبعة: الأولى، 1422هـ 2001م
- التقييد والإيضاح لقولهم لا مشاحة في الاصطلاح مقال للدكتور محمد الثاني بن عمر بن موسى من منشورات مجلة الحكمة
- التمهيد في تخريج الفروع على الأصول: عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعيّ، أبو محمد، جمال الدين: د. محمد حسن هيتو: مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة: الأولى، 1400
- التيسير في أحاديث التفسير: محمد المكي الناصري (المتوفى: 1414هـ): دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان الطبعة: الأولى، 1405هـ 1985 م
- الحاوي للفتاوي: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى: 911هـ): دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت-لبنان عام النشر: 1424 هـ 2004 م
- درء تعارض العقل والنقل: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي (المتوفى: 728هـ) تحقيق: الدكتور محمد رشاد سالم: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية الطبعة: الثانية، 1411 هـ 1991 م
- الدرر اللوامع في شرح جمع الجوامع شهاب الدين أحمد بن إسماعيل الكوراني: سعيد بن غالب كامل المجيدي، أصل الكتاب: رسالة دكتوراة بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة: الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة المملكة العربية السعودية، عام النشر: 1429هـ- 2008
- صفوة التفاسير: محمد علي الصابوني: دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة الطبعة: الأولى، 1417 هـ 1997 م
  - طبيعة السعادة عند جيل ليبوفيتسكي، الباحثة آسيا عقوني مقال نشر 2019





- غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر أحمد بن محمد مكي، أبو العباس، شهاب الدين الحسيني الحموى الحنفي: دار الكتب العلمية الطبعة: الأولى، 1405هـ 1985م،
- فتاوى مهمة تتعلق بالحج والعمرة: عبد العزيز بن عبد الله بن باز: وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية 1421 هـ
- فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي، شمس الدين أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي: علي حسين علي، مكتبة السنة مصر، الطبعة: الأولى، 1424هـ/ 2003م
- فقه النوازل: بكر بن عبد الله أبو زيد بن محمد بن عبد الله بن بكر بن عثمان بن يحيى بن غهب بن محمد: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى 1416 هـ، 1996م
  - قالت لى النفس، دكتور راتب الأظن، مكتبة الأسرة العربية، الطبعة الأولى 2021.
    - القاموس المحيط؛ الفيروز أبادى المؤسسة العربية بيروت

- كشف الأسرار شرح أصول البزدوي: عبد العزيز بن أحمد بن محمد، علاء الدين البخاري الحنف: دار الكتاب الإسلامي الطبعة: بدون طبعة وبدون تاريخ
- الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية: أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي، أبو البقاء الحنفى: عدنان درويش محمد المصري: مؤسسة الرسالة بيروت
- مجموع الفتاوى: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، عام النشر: 1416ه/1995م
- مختار الصحاح: زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي (المتوفى: 666هـ): يوسف الشيخ محمد: المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت صيدا الطبعة: الخامسة، 1420هـ/ 1999م
- مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة مؤلف الأصل: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية اختصره: محمد بن محمد بن عبد الكريم بن رضوان البعلي شمس الدين، ابن الموصلي: سيد إبراهيم: دار الحديث، القاهرة مصر
- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية: محمد المعتصم بالله البغدادي: دار الكتاب العربي بيروت الطبعة: الثالثة، 1416 هـ 1996م





- مدارج السالكين؛ لابن القيم ط1، دار الحديث القاهرة 1403 هـ
- مدخل إلى تاريخ الحضارة العربية الإسلامية؛ حكمت عبد الكريم فريحات وإبراهيم ياسين الخطيب القاهرة: مكتبة مدبولي، 2000م
- المدخل إلى علم النفس الإسلامي، دكتور محمد محمود مصطفى، مكتبة الأسرة العربية، السطنبول- تركيا، الطبعة الأولى 2023
  - مدخل علم النفس العام تأليف د. كاظم عبد النور

- المستصفى: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي: دار الكتب العلمية الطبعة: الأولى، 1413هـ 1993م
- مصابيح السنة: محيي السنة، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعي تحقيق: الدكتور يوسف عبد الرحمن المرعشلي، محمد سليم إبراهيم سمارة، جمال حمدي الذهبي: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان الطبعة: الأولى، 1407 هـ- 1987 م
- المصطلح الأصولي ومشكلة المفاهيم: على جمعة محمد عبد الوهاب (مفتي مصر): المعهد العالمي للفكر الإسلامي القاهرة الطبعة: الأولى 1417 هـ 1996 م
- المعتزلة في بغداد وأثرهم في الحياة الفكرية والسياسية أحمد شوقي إبراهيم العمرجي: القاهرة: مكتبة مدبولي، 2000م
- المعجم الوسيط: مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار): دار الدعوة، بدون
- معرفة أنواع علوم الحديث: عثمان بن عبد الرحمن، أبو عمرو، تقي الدين المعروف بابن الصلاح
- مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: 751هـ): دار الكتب العلمية بيروت، بدون
- مقال للدكتور محمد بن حسين الجيزاني، نشر في 2010/8/31 ميلادي 1431/9/22 هجري
- مقال منشور على الشبكة للأستاذ الدكتور علي بن إبراهيم النملة بعنوان "سلبيات الترجمة" تاريخ النشر 2017/8/3 ميلادي 1438/11/11 هجري





- الموافقات: إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى: 970هـ): أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان: دار ابن عفان الطبعة: الطبعة الأولى 1417هـ/ 1997م
- الموافقات؛ للشاطبي، شرح وتعليق: الشيخ عبد الله دراز، المكتبة التجارية الكبرى بمصر ط2 1395هـ
- نشر البنود على مراقي السعود: عبد الله بن إبراهيم العلوي الشنقيطي تقديم: الداي ولد سيدى بابا أحمد رمزى مطبعة فضالة بالمغرب الطبعة: (بدون طبعة) (بدون تاريخ)
- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر البقاعي (المتوفى: 885هـ): دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، بدون
- نهاية السول شرح منهاج الوصول: عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعيّ، أبو محمد، جمال الدين: دار الكتب العلمية -بيروت-لبنان الطبعة: الأولى 1420هـ- 1999م
- نهاية الوصول في دراية الأصول: صفي الدين محمد بن عبد الرحيم الأرموي الهندي: د. صالح بن سليمان اليوسف د. سعد بن سالم السويح أصل الكتاب: رسالتا دكتوراة بجامعة الإمام بالرباض: المكتبة التجارية بمكة المكرمة الطبعة: الأولى، 1416 هـ 1996 م





# العوامل المؤدية للسكينة

دراسة نفسية تحليلية في ضوء القرآن الكريم

د. السرأحمد محمد سليمان

أستاذ علم النفس التربوي المشارك بجامعة حائل - المملكة العربية السعودية





### ملخص الدراسة:

26-12-2023

تمثل السكينة مطلبا غاليا وغاية عالية لما لها من أهمية في الصحة النفسية والعقلية للإنسان، فالسكينة جوهرة ثمينة نزلها الله سبحانه وتعالى في قلوب الأنبياء والمؤمنين في ساعات الشدة فزادتهم إيمانا وثباتا وأمنا وطمأنينة، وجعلتهم أكثر فاعلية وتأثيرا في أداء أصعب المهام في أحلك الظروف، ولذلك فإنّ الإعداد لنيلها واكتسابها ينبغي أن ينال أهمية كبيرة. وهدفت الدراسة الحالية للكشف عن العوامل المؤدية للسكينة في ضوء القرآن الكريم. وتم الاعتماد على المنهج الوصفى التحليلي لتحقيق ذلك الهدف العام، وذلك باستقراء الآيات القرآنية وتحليل الدراسات النفسية المتاحة. وتمثلت أبرز نتائج الدراسة في الكشف عن ثلاثة عوامل مؤدية للسكينة هي: العامل الإيماني، والعامل العقلي المعرفي، والعامل السلوكي العملي. واتضح أنّ الإيمان يؤثر في السكينة من خلال تحقيق الاتزان النفسي والتنظيم الانفعالي، ومن خلال تنمية الصلابة النفسية ومواجهة المواقف الصادمة بإيجابية. واتضح من القرآن الكريم أهمية التركيز على المكونات العقلية في بعث الطمأنينة والسكينة والصحة النفسية للإنسان، فقد ارتبطت الحالات النفسية الإيجابية بالمكونات والعمليات العقلية الإيجابية التي وردت في القرآن الكريم في مقام المدح والثناء على من يقوم بها والنتائج المرجوة المتعقلة بها، ومنها: الاستكشاف والبحث الهادف لجلب الطمأنينة، والمطالبة بالأدلة والبراهين للوصول لليقين، والتفكر الذي فيه الراحة والعلاج. واتضح أنّ الأعمال والتصرفات السلوكية الجالبة للسكينة تضمنت كلا من: الاستماع للقرآن الكربم وتلاوته وتدبره، الصلاة، الذكر، الدعاء، والتوبة والاستغفار.





#### مقدمة:

26-12-2023

عندما يولد الإنسان يظل متعلقا بأمه التي وضعته، ويزداد تعلقه بمن ترضعه من المرضعات كذلك، ويتعلق أيضا بمن يوفر له الحماية والأمان من المحيطين به، وهكذا ينشأ الإنسان وتنشأ معه حاجاته المتنوعة، ومن ضمنها الحاجة للأمان التي توفر له السكينة الآنية، كما يتطلع للمستقبل، ويبحث عما يبدد مخاوف المستقبل وقلقه، ولذلك يبحث عما يبشره بالمستقبل الآمن أيضا.

ونظرا لحاجة الإنسان للأمان النفسي والمجتمعي والبيئي يزداد تعلقه بكثير مما يظن أنّه مصدرا للسكينة والاطمئنان، ومنبعا للبشرى والتفاؤل، ولا غرو أن وجدت كثير من الرسائل والنظريات التي تزعم أنّها تحقق الطمأنينة والسكينة لمن أحاطت بهم المخاوف، ومن أظلمت في وجوههم مسارات الحياة. ولذلك ظهرت كثير من المفاهيم على مستوى العالم تعبر عن جانب السكينة والطمأنينة التي يحتاجها البشر في كافة بقاع المعمورة، ولجميع المراحل العمرية، بل قد أصبحت بعض تلك المفاهيم من معايير التقدم والتطور المؤهلة للدول لاعتلاء درجات التصنيفات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، ومن ضمن تلك المفاهيم الدالة على السكينة والطمأنينة مفهوم جودة الحياة ونوعية الحياة والرفاهية والأمن النفسي وغيرها مما يدور حول السكينة والطمأنينة. كما ظهر علم النفس الإيجابي الذي يهدف لدراسة الجوانب الإيجابية وينعي التفاؤل والنظرة الإيجابية للمستقبل والتطلع إليه.

#### مشكلة الدراسة:

تتزايد حاجة الناس للسكينة والطمأنينة، ويتطلعون للمزيد من المسكنات التي تهدئ قلقهم وتسكن نفوسهم، لأنّ المؤشرات تدل على تزايد حالات القلق والاضطرابات والضغوط النفسية، وتشير إلى الأساليب غير الكافية للتعامل مع تلك الحالات، ومما يدل على ذلك تنوع وتعدد النظريات النفسية والإرشادية والعلاجية. وقد بيّنت آيات القرآن أنّ الناس وحتى المؤمنين منهم في حاجة للسكينة حتى يزدادوا إيمانا، قال الله سبحانه وتعالى: {هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ لِيَرْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهُمْ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا} [الفتح:4]. ولذلك يتمثل موضوع هذه الدراسة في البحث عن السكينة والعوامل المؤدية إليها في ضوء القرآن الكربم.





#### أسئلة الدراسة:

26-12-2023

- 1) ما مفهوم السكينة وما دلالاتها النفسية في ضوء القرآن الكريم؟
  - 2) ما العوامل المؤدية للسكينة في ضوء القرآن الكريم؟

#### أهداف الدراسة:

- 1- إبراز مفهوم السكينة ودلالاتها النفسية في ضوء القرآن الكريم.
- 2- تحديد العوامل المؤدية للسكينة والمستنبطة في ضوء القرآن الكريم.

### أهمية الدراسة:

تظهر أهمية الدراسة من خلال الحاجة إلى موجهات واضحة ومباشرة مستنبطة من القرآن الكريم يمكن الاستفادة منها في تنمية السكينة والطمأنينة لدى الناس، وذلك عن طريق إبراز المسكنات النفسية المستنبطة من القرآن الكريم، من أجل توظيفها لمجابهة التحديات المتزايدة التي تواجه الناس في المجالات المختلفة، ووقوفهم عاجزين إزائها ومستسلمين للضغوطات والقلق والاضطرابات النفسية، وضعف الفاعلية، والخوف من المستقبل، وفقدان البرامج والمعينات التي تبعث الطمأنينة في نفوسهم وتقوية شخصياتهم لمواجهها.

# منهج الدراسة وإجراءاتها:

بالاعتماد على المنهج الوصفي التحليلي، وباستقراء الآيات القرآنية وتحليل الدراسات النفسية المتاحة عن السكينة والطمأنينة والصحة النفسية، فقد تم اتباع الإجراءات التالية في هذه الدراسة:

- 1- قراءة تدبرية للمصحف الشريف لتحديد الألفاظ والعبارات المتعلقة بالسكينة، وحصرها وتصنيفها. والرجوع لتفسير الآيات التي وردت فها الألفاظ والعبارات التي تمّ تحديدها في أمهات مراجع التفسير المعتبرة للاستضاءة بها.
- 2- الرجوع لمصادر الحديث النبوي واستخدام محركات البحث للبحث عن لفظة السكينة وحصر الأحاديث التي وردت في كتب الحديث الأخرى، واختيار ما صححه الألباني منها.
- 3- الرجوع للمصادر والبحوث النفسية المحققة للاستفادة منها فيما يتعلق بالسكينة





والطمأنينة التي تم تحديدها والتعرف على ما يتعلق بها من تطبيقات وأدوات مجربة في المجالات النفسية.

- 4- إبراز العوامل المؤدية للسكينة والمسكنات كمخرجات تطبيقية يمكن استخدامها لتحقيق الطمأنينة المطلوبة.
  - 5- عرض نتائج الدراسة من خلال مبحثين، وكل مبحث يتضمن مطالب فرعية عدة.

### الدراسات السابقة:

26-12-2023

الدراسة الحالية تتناول السكينة والعوامل المؤدية إليها في ضوء القرآن الكريم، ولذلك تم استخدام محركات البحث الالكترونية والمكتبات الجامعية الالكترونية للبحث عن عنوان مطابق للدراسة الحالية، ولكن لم يتم الحصول على أي دراسة سابقة تحمل ذات العنوان أو تتناول ذات الموضوع على حسب علم الباحث، ولكن ثمة دراسات وبحوث عدة تناولت السكينة من مداخل مختلفة، ومنها:

- 1. السكينة ونظائرها في القرآن الكريم: دراسة موضوعية (الدهشان، 2012): وهذه دراسة علمية تناول فيها الباحث معاني السكينة ونظائرها في القرآن الكريم، وأنواعها ومواطن تنزلها، وهي دراسة تأصيلية ذات صبغة شرعية لم تتناول الجوانب النفسية المختلفة المتصلة بعلم النفس والطب النفسي.
- 2. السكينة في ضوء السنة النبوية: دراسة موضوعية (نصار، 2019): وقد هدفت لجمع ودراسة الأحاديث النبوية المتعلقة بالسكينة، وهي دراسة حديثية موضوعية، وتمت الاستفادة منها في معرفة الأحاديث النبوية التي وردت فيها السكينة.
- 3. فاعلية التربية الإسلامية في تحقيق السكينة والأمن النفسي (جراح، 2011): وهدفت هذه الدراسة إلى بيان فاعلية التربية الإسلامية في تحقيق السكينة والأمن النفسي، وتوصلت إلى أهمية الإيمان بالله في تحقيق ذلك، وركزت الدراسة على الجوانب التربوية والمؤسسات التربوية التي يمكن أن تساعد في تحقيق أهدافها، والدراسة لم تتطرق إلى الأبعاد المختلفة للشخصية الإنسانية التي تتأثر بالسكينة.

تناولت الدراسات السابقة موضوع السكينة من المداخل التفسيرية أو من المداخل اللغوية أو من حيث المقارنة أو من حيث التطبيقات التربوبة، ولكن لم تتناول العوامل المؤدية للسكينة بصورة





مباشرة. وعلى الرغم من ذلك فقد تمت الاستفادة منها. ولذلك تنال الدراسة الحالية أهميتها في تناول موضوع السكينة وعواملها وذلك من الاستفادة منهما في البرامج التطبيقية التي تهدف إلى تحقيق السكينة للحد من القلق والاضطرابات، ومن أجل بعث الأمل والتفاؤل للنظر بإيجابية وفاعلية في الحياة.

### المبحث الأول: مفهوم السكينة ودلالاتها النفسية

26-12-2023

# المطلب الأول: السكينة في القرآن الكريم والأحاديث النبوية:

ترجع كلمة السكينة للجذر اللغوي (سكن)، والكلمات التي ترجع للجذر (سكن) قد بلغت 69 كلمة في القرآن الكريم، وعلى الرغم من تعدد وتنوع الصيغ اللفظية لمادة (سكن) في القرآن الكريم إلا أنّ كلمة (السكينة) قد وردت ست مرات فقط وبثلاث صيغ هي: السّّكِينَة (في موضعين)، سَكِينَة (في موضع واحد)، سَكِينَة (في ثلاثة مواضع)، وذلك كما يلي:

- (1) السكينة: وردت اللفظة بصيغة (السكينة) في موضعين في القرآن الكريم وذلك في قوله سبحانه وتعالى: {هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَرْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ وَلِلَهِ سبحانه وتعالى: {هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَرْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ وَلِلَهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا} [الفتح:4]. وقوله سبحانه وتعالى: {لَقَدْ رُضِيَ اللَّهُ عَنِ المُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحًا قَرببًا} [الفتح:18].
- (2) سكينة: وردت اللفظة بصيغة (سكينة) في موضع واحد في القرآن الكريم، وذلك في قوله سبحانه وتعالى: {وَقَالَ لَهُمْ نِبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمُلاَئِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِين} وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمُلاَئِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِين} [البقرة:248].
- (3) سكينته: وردت اللفظة بصيغة (سكينته) في ثلاثة مواضع في القرآن الكريم وهي: قوله سبحانه وتعالى: {ثُمَّ أَنَزلَ اللهُ سَكِينَتهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ النَّذِينَ كَفَرُواْ وَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِين} [التوبة:26]. وقوله سبحانه وتعالى: {إِلاَّ تَنصُرُوهُ وَعَذَّبَ النَّذِينَ كَفَرُواْ وَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِين} [التوبة:26]. وقوله سبحانه وتعالى: {إلاَّ تَنصُرُهُ الله إِذْ أَخْرَجَهُ النَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ فَقَدْ نَصَرَهُ الله أَوْ رَجَهُ النَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ النَّذِينَ كَفَرُواْ اللهُ مَكِينَتهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ النَّذِينَ كَفَرُواْ اللهُ مَكِينَتهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ النَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ اللهُ مَكِينَتهُ عَلَيْ رَسُولِهِ وَعَلَى اللهُ مِكْلِقَةُ مَلَى اللهُ مَكِينَتهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللهُ مِنْ مِكَينَتهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللهُ مِنْ مِنْ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ يَهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا} [الفتح:26].





وقد وردت لفظة السكينة بالتحديد في عدد من الأحاديث النبوية ويمكن تصنيفها بناء على الموضوعات التي وردت خلالها فيما يلي:

- (1) السكينة في الحج: وردت لفظة السكينة في عدد من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم أثناء الحج، ومنها: (عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنَّهُ دَفَعَ مع النبيّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ يَومَ عَرَفَةَ، فَسَمِعَ النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ ورَاءَهُ زَجْرًا شَدِيدًا، وضَرْبًا وصَوْتًا لِلْإِبِلِ، فأشارَ بسَوْطِهِ إليهم، وقالَ: "أيُّها النَّاسُ علَيْكُم بالسَّكِينَةِ فإنَّ البِرَّ ليسَ بالإِيضَاعِ") فأشارَ بسَوْطِهِ إليهم، وقالَ: "أيُّها النَّاسُ علَيْكُم بالسَّكِينَةِ فإنَّ البِرَّ ليسَ بالإِيضَاعِ") (البخاري، 1423، حديث رقم 1671، ص404).
- (2) السكينة أثناء قراءة القرآن: وردت لفظة السكينة في أحاديث نبوية ترتبط بقراءة القرآن الكريم، ومنها: (عن البراء بن عازب رضي الله عنهما: قَرَأَ رَجُلٌ الكَهْفَ، وفي الدَّارِ الدَّابَّةُ، فَجَعَلَتْ تَنْفِرُ، فَسَلَّمَ، فَإِذَا ضَبَابَةٌ، أَوْ سَحَابَةٌ غَشِيَتْهُ، فَذَكَرَهُ للنبيِّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ فَقَالَ: "اقْرَأْ فُلَانُ، فإنَّهَا السَّكِينَةُ نَزَلَتْ لِلْقُرْآنِ، أَوْ تَنَزَّلَتْ لِلْقُرْآنِ") (البخاري، 1423، من 889).
- (3) السكينة في المشي للصلاة: وردت أحاديث عن السكينة في المشي للصلاة ومنها: (عن أبي هريرة أنّه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "إِذَا أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ، فلا تَأْتُوهَا تَسْعَوْنَ، وأْتُوهَا تَمْشُونَ، عَلَيْكُمُ السَّكِينَةُ، فَما أَدْرَكُتُمْ فَصَلُّوا، وما فَاتَكُمْ فأتِمُّوا") (البخاري، 1423، حديث رقم 908، ص219).
- (4) السكينة في أهل اليمن ورعاة الغنم: وردت أحاديث عن السكينة في أهل اليمن ورعاة الغنم ومها: (عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: "أَتاكُمْ أهْلُ الغنم ومها: (عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: "أَتاكُمْ أهْلُ اليَمَنِ، هُمْ أرَقُ أَفْئِدَةً وَأَلْيَنُ قُلُوبًا، الإيمانُ يَمانٍ والحِكْمَةُ يَمانِيَةٌ، والفَخْرُ والخُيلاءُ في أَمْلِ الغَنَمِ"). (البخاري، 1423، حديث رقم 4388، ص 1074).
- (5) السكينة في مجالس العلم والمدارسة والذكر: وردت أحاديث عن السكينة في مجالس العلم والمدارسة والذكر ومنها: (ما اجْتَمع قَوْمٌ في بَيْتٍ مِن بُيُوتِ اللهِ، يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ بِيْنَهُمْ، إِلَّا نَزَلَتْ عليهم السَّكِينَةُ، وَغَشِيَةُمُ الرَّحْمَةُ وَحَقَّتُهُمُ المَلائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ السَّكِينَةُ، وَعَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَقَّتُهُمُ المَلائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ السَّكِينَةُ، وَعَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَقَّتُهُمُ المَلائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ السَّهُ فِيمَن عِنْدَهُ، وَمَن بَطَّأَ به عَمَلُهُ، لَمْ يُسْرِعْ به نَسَبُهُ") (مسلم، 1436، حديث رقم 2699، ص 269).

# المطلب الثاني: معاني السكينة في اللغة والاصطلاح:

تفيد المعاني اللغوية للسكينة أنَّها تدل على: الثبات بعد الحركة، وعلى الأمن، وعلى الطمأنينة،





وعلى الهدوء، قال ابن فارس عن مادة "(سَكَنَ): السِّينُ وَالْكَافُ وَالنُّونُ أَصْلٌ وَاحِدٌ مُطَّرِدٌ، يَدُلُّ عَلَى خِلَافِ الإضْطِرَابِ وَالْحَرَكَةِ"(ابن فارس، 2001، ص 264). وقال الأصفهاني: "السُّكُونُ: ثبوت الشيء بعد تحرّك، ويستعمل في الاستيطان نحو: سَكَنَ فلان مكان كذا، أي: استوطنه"(الأصفهاني، 2011، ص 417).

واستند بعض العلماء على المعاني اللغوية للسكون والسكينة، ونظروا للسياقات التي وردت خلالها لفظة السكينة في القرآن الكريم وحددوا المفهوم العام للسكينة ومعناها الاصطلاحي، فقد قال الطبري: "السكينة في كلام العرب (الفعيلة)، من قول القائل: سكن فلان إلى كذا وكذا إذا اطمأن إليه وهدأت نفسه عنده" (الطبري، 2021، ج2، ص97). وقال الماوردي: وفي السَّكِينَةِ ثَلاثَةُ أقاويلَ: أَمَّا الرَّحْمَةُ. والثَّانِي: أَمَّا الأَمْنُ والطُّمَأْنِينَةُ. والثَّالِثُ: أَمَّا الوَقارُ" (الماوردي، 2012، مج2، ص94). وقال أيضا: فيها ثَلاثَةُ أَوْجُهٍ: أحَدُها: أَنَّهُ الصَّبْرُ عَلى أَمْرِ اللهِ. الثَّانِي: أَمَّا الثِّقَةُ بِوَعْدِ اللهِ. الثَّالِثُ: أَمَّا الرَّحْمَةُ لِعِبادِ اللهِ" (الماوردي، 2012، 2012، مج2، ص 349). وقال الفخر الرازي: "اعلم أن السكينة عبارة عن الثبات والأمن، وهو كقوله في قصة الغار: {فَأَنزَلَ آللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُن والسكون" (الرازي، وَعَلَى المُؤْمِنِينَ} [الفتح: 26] فكذا قوله تعالى: {فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبَكُمْ} معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012، 2012) مج3، معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، مح3، مح3، معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، مح3، مح3، معناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، مح3، موناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، مح3، موناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، موناه الأمن والسكون" (الرازي، 2012) مج3، موناه الأمن والسكون (الرازي، 2012) ولمؤلّذ (فَيْ الْمُعْ وَلَوْ الْمُعْ وَلَوْ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْ وَلَوْ الْمُؤْمُونِ الْمُؤْمُونِ الْمُعْ وَلَوْ الْمُؤْمُونِ الْمُؤْمُونِ الْمُؤْمُونِ الْمُؤْمُونِ اللّذِمُ وَلَوْ الْمُؤْمُونِ الْمُؤْمُونِ اللهِ وَلِوْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ ُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْم

وأورد ابن كثير في تفسيره لقول الله سبحانه وتعالى: (ثُمَّ أَنزلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ) أَيْ: طُمَأْنِينَتَهُ وَثَبَاتَهُ عَلَى رَسُولِهِ) أَيْ: طُمَأْنِينَتَهُ وَثَبَاتَهُ عَلَى رَسُولِهِ، (وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ) أَيْ: الَّذِينَ مَعَهُ (ابن كثير، 2000، ص561). وأورد أيضا في تفسيره لقول الله سبحانه وتعالى: {فَأَنزلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ} أَيْ: تَأْيِيدَهُ وَنَصْرَهُ عَلَيْهِ، وقيل: على أبي بكر (ابن كثير، 2000، ص570).

وقال ابن عاشور: "السَّكِينَةُ اطْمِئْنانُ النَّفْسِ عِنْدَ الأَحْوالِ المَخُوفَةِ، مُشْتَقَةٌ مِنَ السُّكُونِ (ابن عاشور، 1984، مج 10، ص204). وقال السعدي: والسكينة ما يجعله الله في القلوب وقت القلاقل والزلازل والمفجعات، مما يثبتها، ويسكنها ويجعلها مطمئنة، وهي من نعم الله العظيمة على العباد (السعدى، 1426، ص368).

وذكر صاحب المنازل أنّ السكينة اسم لثلاثة أشياء هي: الأولى سكينة بني إسرائيل التي أعطوها في التابوت، والثانية هي السكينة التي تنطق على لسان المحَدَثين، والثالثة هي التي نزلت على قلب النبي صلى الله عليه وسلم وقلوب المؤمنين وهي شيء يجمع قوة وروحا، يسكن إليه الخائف، ويتسلى به الحزين والضَّجِر ويسكن إليه العصي والأبي"(ابن القيم، 2003، ج2، ص406 - 408).

وذكر صاحب المنازل أنّ هذا الشيء الذي أنزله الله في قلب رسوله صلى الله عليه وسلم وقلوب عباده المؤمنين يشتمل على ثلاثة معان: النور، والقوة، والروح. وذكر له ثلاث ثمرات: سكون الخائف





إليه، وتسلي الحزين والضجر به، واستكانة صاحب المعصية والجرأة على المخالفة والإباء إليه" (ابن القيم، 2003، ج2، ص408).

وقد عرفها ابن القيم فقال: "وأصل السكينة هي الطمأنينة والوقار، والسكون الذي ينزله الله في قلب عبده، عند اضطرابه من شدة المخاوف. فلا ينزعج بعد ذلك لما يرد عليه. ويوجب له زيادة الإيمان، وقوة اليقين والثبات" (ابن القيم، 2003، ج2، ص405).

وهذا التعريف الذي توصل إليه ابن القيم يمثل تعريفا جامعا مانعا للسكينة، وهو خلاصة للمعاني اللغوية والتفسيرية، وهذا التعريف يمثل المفهوم النفسي للسكينة الذي يمكن تبنيه في هذه الدراسة.

#### المطلب الثالث: الدلالات النفسية للسكينة:

26-12-2023

يتضح من المعنى اللغوي والاصطلاحي للسكينة واستقراء الآيات والأحاديث النبوية التي وردت فها السكينة، أنّ السكينة تشير إلى ثلاث دلالات نفسية:

(1) السكينة كحالة نفسية: تشير السكينة إلى حالة الاستقرار بعد الاضطراب والقلق، وحالة الشعور بالأمن بعد الخوف، وحالة الانشراح والاستبشار بعد الحزن، وبهذا فإنّ السكينة تدل على أعلى مستويات الصحة النفسية التي يمكن أن يصل إليها الإنسان، ويدل على ذلك ارتباطها بالقلب، ومفهوم القلب في القرآن يشير إلى البعد العقلي والبعد الروحي والبعد الوجداني، ومما يؤكد ذلك أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قد قال لأبي بكر لا تحزن إنّ الله معنا عندما كانا في الغار حين نزلت عليهما السكينة؛ قال الله عزّ وجلّ: {إلاَّ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ تَانِيَ النّبَيْ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعْنَا فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بَانَيْنَ النّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ وَلُوا بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُواْ السُّفْلَى وَكَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللهُ عَزِنزٌ حَكِيم} إالتوبة:40]. وفي يوم حنين عندما شعر المسلمون بأنّ الأرض قد ضاقت عليهم بما رحبت وولوا مدبرين فأنزل الله السكينة عليهم؛ قال الله عزّ وجلّ: {ثُمَّ أَنزلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللهُوْمِنِينَ منزلَ اللهُ السكينة عليهم؛ قال الله عزّ وجلّ: {ثُمَّ أَنزلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنِينَ وَانَزْلُ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَذَب اللهَيْنَ أَن النَهُ اللهِ مَا يَسْكُنُ إلَيْهِ القَلْبُ والنَّفْسُ، ويُوجِبُ الأَمْنَةَ والطُمَأْنِينَةً، وأَنزَلَ جُنُودًا لِللهُ يَعْدِهُ الْإِنْسَانَ إذا خافَ فَرَّ وَقُوْادُهُ مُتَحَرِكٌ، وإذا أَمِنَ سَكَنَ وَتَبَتَ، فَلَمَا كانَ وأَنْفُنُ وَجْهَ الْإِسْتِعارَةِ فِيهِ أَنَّ الإِنْسانَ إذا خافَ فَرَ وقُؤَادُهُ مُتَحَرِكٌ، وإذا أَمِنَ سَكَنَ وَتَبَتَ، فَلَمَا كانَ وأَنْفُلُ السِّهُ اللهُ مُن والدًا أَمِنَ سَكَنَ وَتَبَتَ، فَلَمَا كانَ وأَنْفُلُ السُّكِينَةً كِنَايَةً عَنِ الْأَمْنِ "(الرازي، 2012، مج8، ص234).

(2) السكينة كسلوك مظهري: تشير المعاني إلى أنّ السكينة تعني الهدوء والوقار والثبات مما يدل على المظهر السلوكي الخارجي للسكينة، ويتضح ذلك أكثر من خلال الأحاديث النبوية، ففي أثناء حركة الحجاج الجماعية واندفاعهم وتدافعهم وجلبة حركتهم يظهر عدم الهدوء، ولذلك أمرهم





النبي صلى الله عليه وسلم بالهدوء في سلوكهم الحركي أثناء اندفاعهم وعبّر عن ذلك بالسكينة، مما يدل على أنّ السكينة تعبر عن السلوك الحركي في مظهرها الخارجي: (عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنّه دُفَعَ مع النبيّ صَلَّى الله عليه وسلَّم وراءَه رَخْرًا فَتَ مع النبيّ صَلَّى الله عليه وسلَّم وراءَه رَخْرًا شَدِيدًا، وضَرْبًا وصَوْتًا لِلْإِبِل، فأشَارَ بسَوْطِهِ إليهم، وقالَ: "أَيُّها النَّاسُ علَيْكُم بالسَّكِينَةِ فإنَّ البِرَّ ليسَ بالإِيضَاعِ")(البخاري، 1423، حديث رقم 1671، ص404). ويدل على ذلك أيضا التوجيه النبوي بالمشي إلى الصلاة بسكينة: (عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم: "إذَا أُقِيمَتِ الصَّلاةُ، فلا تَأْتُوهَا تَسْعَوْنَ، وأْتُوهَا تَمْشُونَ، عَلَيْكُمُ السَّكِينَةُ، فَما أَدْرَكُتُمْ فَصَلُّوا، وما فَاتَكُمْ فأَتِمُّوا") (البخاري، 1423، حديث رقم 908، ص219).

(3) السكينة كسمة شخصية: عندما يعمر القلب بالسكينة، وتتمثل الجوارح السكينة في الحركة الظاهرية، تصبح السكينة سمة وصفة يتسم بها الأفراد، وتظهر لديهم التصرفات التي تدل على أنّ السكينة عامرة لقلوبهم؛ قال الله عزّ وجلّ: {ثُمَّ أَنَزلَ الله سُكِينَتَه عَلَى رَسُولِه وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ السكينة عامرة لقلوبهم؛ قال الله عزّ وجلّ: {ثُمَّ أَنزلَ الله سُكِينَتَه عَلَى رَسُولِه وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْها وَعَلَى الله عدي: "فلم يحملهم جُنُودًا لَمْ تَرَوْها وَعَلَى الله وَلُو كَانت ما قابلوهم به، بل صبروا لحكم الله، والتزموا الشروط التي فيها تعظيم حرمات الله ولو كانت ما كانت، ولم يبالوا بقول القائلين، ولا لوم اللائمين" (السعدي، 1426 موجود). ومما يدل على أنّ السكينة تعبر عن السمات والصفات الشخصية ما ورد في الحديث النبوي: (عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: "أتاكُمْ أهْلُ اليَمَنِ، هُمْ أرَقُ أَفْئِدَةً وَأَلْيَنُ قُلُوبًا، الإيمانُ يَمانٍ والحِكْمَةُ يَمانِيَةٌ، والفَخْرُ والخُيلاءُ في أصْحابِ الإبلِ، والسَّكِينَةُ والوَقارُ في أهْل الغَنَم"). (البخاري، 1423، حديث رقم 4388، ص 1074).

# المطلب الرابع: دواعي السكينة و آثارها النفسية:

26-12-2023

يتضح من استقراء الأدلة التي تم عرضها من القرآن الكريم والحديث النبوي عن السكينة أنّ هناك العديد من المواقف التي تستدعى السكينة وذلك كما يلى:

- 1. الشعور بالشك والضعف والحاجة للتصديق والثقة والإيمان والقيام بالمهام المطلوبة؛ ويظهر ذلك من سياق قصة بني إسرائيل الذين أتهم السكينة في التابوت لتؤكد لهم مصداقية من بعث عليهم ليكون ملكا عليهم، قال الله عزّ وجلّ: {وَقَالَ لَهُمْ نِبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةً مُلْكِهِ أَن يَأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْلَائِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِين} [البقرة:248].
- الشعور بالحزن: فقد أشارت الآية على حصول الحزن لدى أبي بكر رضي الله عنه عندما
   كان في الغار مع النبي صلى الله عليه وسلم قبل نزول السكينة، قال الله عز وجلّ: {إلا ً





تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُواْ السُّفْلَى وَكَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيم} [التوبة:40].

- 3. الشعور بالخوف: فقد ارتبطت السكينة بالأمن وزوال الخوف أثناء المواجهة، ويظهر ذلك مما حدث للمسلمين يوم حنين، قال الله عزّ وجلّ: {لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدينٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدينٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مَا مُدينٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُم كَثْرَتُكُم فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُهُ مَلَى مَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعذَب لَكَ مَرُوا وَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِين (25)} [التوبة: 25 26].
- الشعور بصعوبة الوصول للهدف المنشود: قال الله عزّ وجلّ: {هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيمَانًا مَّعَ إِيمَانِهِمْ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا} [الفتح:4]. قال الرازي: لمَّا قالَ تَعالى: ﴿ويَنْصُرُكَ اللَّهُ ﴾ بَيَّنَ وجْهَ النَّصْرِ، وذَلِكَ لِأَنَّ اللَّهَ تَعالى قَدْ يَنْصُرُ رُسُلَهُ بِصَيْحَةٍ مُرلِكُ مِها أَعْداءَهم، أَوْ رَجْفَةٍ تَحْكُمُ عَلَيْهِمْ بِالفَناءِ، أَوْ جُنْدِ لَكُ اللَّهَ تَعالى قَدْ يَنْصُرُ رُسُلَهُ بِصَيْحَةٍ مُرلِكُ مِها أَعْداءَهم، أَوْ رَجْفَةٍ تَحْكُمُ عَلَيْهِمْ بِالفَناءِ، أَوْ جُنْدٍ يُرْسِلُهُ مِنَ السَّماءِ، أَوْ نَصْرٍ وقُوَّةٍ وثَباتِ قَلْبٍ يَرْزُقُ المُؤْمِنِينَ بِهِ، لِيَكُونَ لَهم بِذَلِكَ الثَّوابُ للبَّرْنِيلُ فَقالَ: ﴿هُو اللَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ ﴾ أَيْ تَحْقِيقًا لِلنَّصْرِ (الرازي، 2012، مج14، ط634).
- 5. الشعور بالغضب الناتج من العصبية والحمية الجاهلية، قال الله عزّ وجلّ: {إِذْ جَعَلَ اللّهِ عَزَ وجلّ: {إِذْ جَعَلَ اللّهِ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللّهُ مِنْ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللّهُ فِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا} [الفتح:26]. الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بَهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا} [الفتح:26]. قال الأصفهاني: وعبر عن القوة الغضبية إذا ثارت وكثرت بالحمية (الأصفهاني، 2011، ص 259).

# المبحث الثاني: العوامل المؤدية للسكينة في ضوء القرآن الكريم

باستقراء آيات القرآن الكريم للبحث عن المسكنات النفسية التي تجعل الإنسان مطمئنا في حياته الدنيا، راجيا سعادة الآخرة، ثابتا في مواجهة المواقف المختلفة، وفاعلا في حل المشكلات التي تواجهه، فقد تبيّن أنّ هناك ثلاثة عوامل هي: العامل الإيماني، والعامل العقلي المعرفي والعامل السلوكي العملي. وسوف نبينها في المطالب التالية:

# المطلب الأول: الإيمان هو أساس السكينة:

يمثل الإيمان الرافد القوي لشخصية الإنسان الذي يمدها بالأمان والطمأنينة من المخيفات،





ويسكنها عند المقلقات من النوائب في الحالات المختلفة، فكلمة الإيمان ترتبط بالأمن في أصلها اللغوي، فهي من المصدر (أمن)، ونجد من الاستعمالات القرآنية لكلمة أمن التعبير عن حالة السكون والطمأنينة والرضا التي تنبع من داخل شخصية الإنسان حتى تفيض على جميع مستويات السلوك الخارجي المميز للمتسم بالأمن، والأدلة على ذلك كثيرة ومنها قوله سبحانه وتعالى: {مَن جَاء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنُهَا وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ آمِنُون} [النمل:89]. فهؤلاء آمنون في أنفسهم فلا يظهر بالمحسنة فلك خيرة ومما يؤكد انبثاق الأمن من الداخل وانعكاسه على السلوك الخارجي أيضا ما ورد في قوله سبحانه وتعالى: {وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمًّا رَآهَا تَهْتَرُّ كَالَّهًا جَانٌ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبْ يَا مُوسَى أَقْبِلْ وَلاَ تَخَفْ إِنَّكَ مِنَ الآمِنِين} [القصص:31].

والإيمان يتداخل مع جميع مستويات الشخصية الإنسانية في أبعادها المختلفة سواء في التسليم والتصديق الداخلي، أو في التعبير والسلوك الخارجي، فهو كما قال ابن سلام: "الإيمان بالنية والقول والعمل جميعا، وأنّه درجات بعضها فوق بعض، إلا أنّ أولها وأعلاها الشهادة باللسان، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي جعله فيه بضعة وسبعين جزءا فإذا نطق بها القائل، وأقرّ بما جاء من عند الله لزمه اسم الإيمان بالدخول فيه بالاستكمال عند الله، ولا على تزكية النفس، وكلما زاد لله طاعة وتقوى، ازداد به إيمانا"(ابن سلام، 2000، ص36-35).

والإيمان يبعث الأمان النفسي في شخصية الإنسان، قال الله سبحانه وتعالى: {الَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُّهُتَدُون} [الأنعام:82]. وذلك لأنّ الإيمان له دور كبير في المضبط الانفعالي، وبالتالي يشعر الإنسان بالأمان والطمأنينة والسكينة وهو في أشد المواقف الصادمة، فلا يختل توازنه، ولا تتفكك شخصيته، بل يكون في صحة نفسية تامة يواجه المواقف بفاعلية وثبات. وقد ارتبط عدم الإيمان بكثير من المشكلات والاضطرابات النفسية، فقد بيّن مالك بدري ذلك بقوله: "نؤكد بأنّ من أهم أسباب فشل علم النفس العلاجي والطبي والعلوم الإنسانية الحديثة في حل المشكلات الاجتماعية والنفسية لدى الأفراد والجماعات هو التصور المبتور لدوافع السلوك الإنساني بتحجيمه في المكونات البيولوجية الجسمية ثمّ النفسية والاجتماعية الحضارية البعيدة عن أثر الجانب الإيماني والروحي في تكوين سلوك الفرد وتوجهه" (بدري، 2005. ص233).

والإسلام يقر بوجود الجانب الروحي في شخصية الإنسان، سواء في تكوينه الأولى عندما خلق الله سبحانه وتعالى آدم عليه السلام، أو عند تخليق الأجنة المتتالية بالتناسل، فجميعهم قد أودع الله فهم تلك الروح، قال الله سبحانه وتعالى: {الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَنَدَأً خَلْقَ الإنسَان مِن طِين





(7) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلاَلَةٍ مِّن مَّاء مَّرِين (8) ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئِدَةَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُون (9)} [السجدة: 7 - 9]. وقال الله سبحانه وتعالى: {فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِين} [الحجر:29]. قال القرطبي: "والنفخ إجراء الربح في الشيء، والروح جسم لطيف أجرى الله العادة بأن يخلق الحياة في البدن مع ذلك الجسم. وحقيقته إضافة خلق إلى خالق. فالروح خلق من خلقه أضافه إلى نفسه تشريفا وتكريما" (القرطبي، 2001. مج2، ص557). وتبين المصادر الإسلامية أنّ الروح تمتزج بالجسم منذ بدايات تكوين الجنين وتستمر معه حتى الموت، فقد قال الرسول صلى الله عليه وسلم: " أنَّ خَلْقَ أَحَدِكُمْ يُجْمَعُ في بَطْنِ وتستمر معه حتى الموت، فقد قال الرسول صلى الله عليه وسلم: " أنَّ خَلْقَ أَحَدِكُمْ يُبْعَثُ إلَيْهِ المَلكُ فيُونُ مُؤْذَنُ بَأَرْبَعِينَ يَوْمًا أَوْ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً، ثُمَّ يَكونُ عَلَقَةً مِثْلَهُ، ثُمَّ يَكونُ مُضْغَةً مِثْلهُ، ثُمَّ يَنْفُخُ فيه الرُّوحَ" (البخاري، فيُؤْذَنُ بأَرْبَعِ كَلِماتٍ، فَيَكْتُبُ: رِزْقَهُ، وأَجَلَهُ، وعَمَلَهُ، وشَقِيًّ أَمْ سَعِيدٌ، ثُمَّ يَنْفُخُ فيه الرُّوحَ" (البخاري، فيُؤْذَنُ بأَرْبَعِ كَلِماتٍ، فَيَكْتُبُ: رِزْقَهُ، وأَجَلَهُ، وعَمَلَهُ، وشَقِيًّ أَمْ سَعِيدٌ، ثُمَّ يَنْفُخُ فيه الرُّوحَ" (البخاري، فيُؤْذَنُ بأَرْبَعِ كَلِماتٍ، فَيَكُنُ المَاكِ

ونسبة لأصالة الجانب الروحي في شخصية الإنسان، فإنّ هناك حاجات مرتبطة به، وهي الحاجات الفطرية للعبادة. ويتولد عن تلك الحاجات دافع التدين، ويذكر محمد عثمان نجاتي: "أنّ دافع التدين هو دافع نفسي له أساس فطري في طبيعة تكوين الإنسان. فالإنسان يشعر في أعماق نفسه بدافع يدفعه إلى البحث والتفكير لمعرفة خالقه وخالق الكون، وإلى عبادته والتوسل إليه والالتجاء إليه طالبا منه العون كلما اشتدت به مصائب الحياة وكروبها، وهو يجد في رعايته الأمن والطمأنينة. نجد ذلك واضحا في سلوك الإنسان في جميع عصور التاريخ، وفي مختلف المجتمعات الإنسانية (نجاتي، 1997، ص 49-50).

ولذلك يسعى الإنسان بصور مختلفة لإشباع الجانب الروحي في شخصيته، فكل إنسان له أساليب للعبادة وله سلوك ديني لإشباع ذلك الجانب الروحي، وقد بين القرآن الكريم في خطابه للكافرين أنّ لهم دينا، وأنهم يمارسون سلوكا تعبديا، كما قال الله سبحانه وتعالى: {قُلْ يَاأَيُّهَا الْكَافِرُون (1) لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُون (2) وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُد (3) وَلاَ أَنا عَابِدٌ مَّا عَبَدتُم (4) وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُد (5) (5) لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِين (6)} [الكافرون: 1 - 6].

وهذا يدل على أنّ الإنسان سيسعى لإشباع الجانب الروحي عن طريق العبادة والتدين، ولكن ما يسلكه الإنسان من سلوك تعبدي وما يظن أنه دينا لا يؤدي إلى إشباع حاجاته الفطرية للعبادة بصورة قاطعة إلا إذا كان ذلك منزلا من الله تعالى، وإنّ اتباع الطرق المختلفة التي لم تكن وفقا للهدى الإلهى فإنّا لن تؤدى لسعادة الإنسان، بل ستودى به إلى النكد والشقاء كما قال الله





سبحانه وتعالى: {.. فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى} [طه:123].

26-12-2023

ومما يجدر ذكره أنّ إغفال تنمية الجانب الروحي في الشخصية الإنسانية ارتبط بظهور كثير من حالات تدهور الصحة النفسية لدى الإنسان، ويمكن الاستدلال على ذلك من خلال الكثير من الدراسات الميدانية على مستوى العالم، فقد توصل صالح الصنيع بعد استعراضه لمجموعة من الدراسات العلمية، التي تناولت العلاقة بين التدين والصحة النفسية، أنّ هناك ارتباط إيجابي بين التدين ومظاهر الصحة النفسية، وأنّ هناك ارتباط سالب بين التدين ومظاهر اختلال الصحة النفسية، وأنّ هناك أرتباط سالب بين التدين ومظاهر اختلال الصحة النفسية، وكلما ضعف الصحة النفسية. أي أنه كلما كان الإنسان أكثر تدينا كلما تحسنت صحته النفسية، وكلما ضعف مستوى التدين لدى الإنسان كلما تدهورت صحته النفسية (الصنيع، 2000).

ونتائج هذه الدراسات تدل على أنّ هناك حاجة ماسة لإشباع الجانب الروحي في شخصية الإنسان، لكي تنمو صحته النفسية بصورة جيدة، ومما يؤكد هذه الحقيقة أنّ البحوث التي قدمت للجمعية الأمريكية لعلم النفس عام 1998 كشفت عن وجود قوى نفسية لدى الإنسان تؤدي لتنمية بعض المصدات التي تحول دون الإصابة بالاضطرابات النفسية والعقلية، ومن تلك المصدات الإيمان، التفاؤل، التفكير الإيجابي، الشعور بالمسئولية، وغيره (& Seligman المصدات الإيمان، التفاؤل، التفكير الإيجابي، الشعور بالمسئولية، وغيره (المسئولية التي تعد الإنسان بالقوة النفسية التي تقيه من الاضطرابات النفسية، بدأ علماء النفس يراجعون مصادرهم ومعلوماتهم عن هذه القوى النفسية فوجدوا أنّ علم النفس المعاصر فقير جدا في معلوماته عن هذه العناصر (أي عن الإيمان والجوانب الإيجابية من السلوك الإنساني)، وقد أكد شيلدون وكنج (2001) مدخلا مرتبطا هذه الحقيقة عندما فحصا المصادر النفسية المختلفة فوجدا أنّ هناك أكثر من (7423) مدخلا مرتبطا مرتبطا بالجوانب الإيجابية في علم النفس المعاصر، بينما هناك (7423) مدخلا مرتبطا بالجوانب الإيجابية في علم النفس المعاصر، بينما هناك (7423) مدخلا مرتبطا بالجوانب الإيجابية في علم النفس المعاصر، بينما هناك (7423) مدخلا مرتبطا بالجوانب الإيجابية في علم النفس المعاصر، بينما هناك (7423) مدخلا مرتبطا بالجوانب الإيجابية في علم النفس المعاصر، بينما هناك (7423) مدخلا مرتبطا بالجوانب الإيجابية في علم النفس المعاصر.

وهذه النتيجة تدل على أنّ 72% من حقائق علم النفس الحديث تدور حول الظواهر السلبية من السلوك، السلوك، بينما هناك 28% فقط من الحقائق النفسية لها علاقة بالجوانب الإيجابية من السلوك، ومما يؤسف له أنّ المدخلات البنائية التي تنعي الجانب الروحي للإنسان لم يتم إدراجها ضمن العوامل المؤدية لتنمية الصحة النفسية للإنسان، ولذلك ازدادت الاضطرابات النفسية، وضعفت فاعلية كثير من أساليب الوقاية والعلاج النفسي.





ويرى الباحث طيبي غماري بعد تحليله للعديد من الدراسات عن التدين والصحة النفسية وبعد إجرائه لدراسة ميدانية على عينة من الجزائريين لدراسة العلاقة بين التدين والصحة النفسية أنّ هناك أدلة قوية على أنّ الدين مفيد عموما للصحة النفسية. وذكر مجموعة من التبريرات المقدمة لتفسير ذلك، ومنها قدرة الدين على: تقليص القلق الوجودي، وعلى إعطاء معنى للأمل يسمح بالشعور بالارتياح النفسي، وعلى منح المؤمنين المبررات التي تجعلهم يتحملون الألم والمعاناة، وعلى منح الحلول لتشكيلة كبيرة من الصراعات العاطفية، وعلى إعطاء المؤمنين معنى خاصا للقوة من خلال ربط مصائرهم بالعلي القدير (غماري، 2014).

ولهذا تبرز أهمية تنمية الإيمان وتحقيقه لأنّ الإيمان هو الباعث الرئيس للأمن النفسي للإنسان، بينما الكفر والشرك والنفاق هي عوامل مؤدية لانعدام الأمن النفسي وتدهور الصحة النفسية للإنسان، وهذه الحقيقة الهامة والقاعدة الأساسية قد ذكرها أبو الأنبياء إبراهيم عليه السلام عندما حاج قومه حول الآلهة المزعومة التي كانوا يعبدونها، فأكد لهم عدم خوفه منها، وبيّن لهم أنّ الخوف وعدم الأمن حري بهم هم إذ أشركوا بربهم، قال الله سبحانه وتعالى: {وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتُحَاجُونِي فِي اللهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَّ أَن يَشَاء رَبِي شَيْئًا وَسِعَ رَبِي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلاَ تَتَذَكَّرُون (80) وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُتُمْ وَلاَ تَخَافُونَ أَنَكُمْ أَشْرَكُتُم بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمْ أَشْرَكُتُم بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ عَلَيْكُمْ أَشْرَكُتُمُ الْأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُون (81) الَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالأَمْنِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُون (81) الَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَا لَكُمْ الْأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُون (82) وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاء أَوْلَاكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُّهْتَدُون (82) وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاء إِنْ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيم (83)}[الأنعام: 80 - 83].

والإيمان يبعث الطمأنينة في نفس الإنسان ويوحد توجهه، ويجعله هادفا يدرك معنى لحياته ولما بعد حياته، قال الله سبحانه وتعالى: {الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللهِ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُّ اللهُ سُبحانه وتعالى: {الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَآب (29)} [الرعد: 28 - 29]. وقال الله سبحانه وتعالى: {فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ فَلَا اللهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُون} [الأنعام:125].

وبذا يتضح أنّ الإيمان هو مصدر الأمان النفسي والطمأنينة وشرح الصدر وذهاب الضيق، ولذلك ستظهر آثار الإيمان ودوره في السكينة والطمأنينة من خلال تصرفات المؤمنين في حياتهم في الجوانب المختلفة. ومن الجوانب النفسية التي يظهر من خلالها دور الإيمان في تحقيق السكينة ما يلى:





# أولا: أثر الإيمان في الاتزان النفسي والتنظيم الانفعالي:

26-12-2023

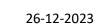
الانفعالات هي المصطلح المتعارف عليه في علم النفس للتعبير عن الجانب الوجداني والعاطفي للإنسان، ومن أمثلة ذلك: الحب والفرح والحزن والخوف، والغضب، والخجل، وغيره. والانفعالات تمثل جانبا مهما من الجوانب النفسية في شخصية الإنسان، وللانفعالات في حالتها المعتدلة أهميتها بالنسبة للفرد كوظيفة تكيفية تساعد على تعبئة طاقته لمواجهة الخطر عند ظهوره، أو الإعداد لمواجهته في المستقبل، وتدفعه إلى مواصلة العمل وتحقيق أهدافه. وذلك لأن الانفعال عبارة عن "حالة نفسية تتميز بنوع من التهيج والاستثارة الذي يؤدي إلى قيام الفرد بسلوك معين ليخفف من توتره النفسي، وهو حالة شعورية بارزة من الناحية الجسمية تتميز بتغيرات شتى في التنفس والدورة الدموية وإفرازات الغدد وعموما يهدف إلى تحقيق السعادة والاتزان والتوافق مع البيئة"(الحجازي، 2012، ص64).

وفي حالات كثيرة قد تتزايد شدة الانفعالات وتتحول إلى مصدر من مصادر الاضطراب في الحياة النفسية والاجتماعية للفرد، كما قد تتأثر الوظائف العضوية تأثرا بالغا في بعض الحالات الانفعالية. وهناك مجموعة من الاضطرابات النفسية يرتبط ظهورها باضطراب الانفعال، ويقصد بذلك مرضى العصاب، فالعصابي شخص يفقد الانفعال لديه وظيفته التكيفية ويصبح مصدرا من مصادر التعاسة والشقاء، فحياة العصابي تتميز بسهولة الانتقال وشدته واستمراره، ولهذا تسيطر عليه المخاوف الشديدة، ويتفاوت الاضطراب العصابي ويمتد ليشمل تلك الحالات التي تتراوح من مشاعر التعاسة والملل إلى الحالات الانفعالية الحادة التي تجعل حياة الإنسان مليئة بالتهديد الداخلي الدائم، والمعاناة من التغيرات العضوية الشديدة، والعجز عن التفاعل أو التكيف الاجتماعي مع الآخرين" (خليفة وأحمد، 1997، ص 361).

ولكن الأمر لا يكون على عواهنه، فالإنسان بمقدوره أن يتحكم في انفعالاته ويجعلها متوازنة أثناء حياته، ويؤكد علماء الانفعالات على إمكانية تنظيم الانفعالات وضبطها، فقد ذكر ميشيل شيوتا وجيمس كالات: "أنّ الانفعالات لا تتمتع بسيطرة كاملة علينا، فبمقدرتنا أن نتحكم في انفعالاتنا. والسبل التي نتبعها للقيام هذا لها تبعيات قوية في حياتنا. أي أنّ عملية تنظيم الانفعالات تتكون من الاستراتيجيات التي نلجأ إلها لنتحكم في شدة الانفعالات التي تنتابنا، وفي توقيتها، ومدى قوة إحساسنا ها وتعبيرنا عنها" (شيوتا، وكالات، 2014، ص243).

والإيمان يساعد الإنسان في الضبط الانفعالي بحيث لا تتطور الانفعالات من مستواها الطبيعي المستوبات أخرى حتى تصبح اضطرابات، فمثلا الحزن عندما يتطور يصبح اكتئابا؛ يقول عبد







الله الخاطر: "الحزن يحصل لكل الناس، لكنه قضية وقتية، واذا ما استمر وطال وقته صار اكتئابا" (الخاطر، دت، ص18). ومما يؤكد دور الإيمان في الضبط الانفعالي والوقاية من تطور الحزن لدى الإنسان إيمانه بالقضاء والقدر وتسليمه بذلك لله سبحانه وتعالى؛ كما قال عزّ وجلّ: {مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي أَنفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِير (22) لِكَيْلاَ تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُور (23)} [الحديد: 22 - 23]. وهذه الآية تدل على أنّ المؤمنين قادرين على الضبط الانفعالي وذلك بقوله (لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم). قال الرازي: "أنَّ قَوْلَهُ: ﴿لِكَيْ لا تَأْسَوْا عَلى ما فاتَكُمْ ﴾ يَدُلُّ عَلى أنَّهُ تَعالى إنَّما أَخْبَرَهم بِكَوْنِ تِلْكَ المَصائِبِ مُثْبَتَةً في الكِتابِ لِأَجْلِ أَنْ يَحْتَرِزُوا عَنِ الحُزْنِ والفَرَح، ولَوْلا أنَّهم قادِرُونَ عَلى تِلْكَ الأَفْعالِ لَمَا بَقِيَ لِهَذِهِ اللَّامِ فائِدَةٌ" (الرازي، 2012، مج15، ص242). ومما يدل على أهمية الإيمان في التوازن والضبط الانفعالي أنّ الأعمال الإيمانية نفسها تمثل واقيا من فقدان التوازن المتمثل في الجزع والمنع، كما قال الله سبحانه وتعالى: {إِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا (19) إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا (20) وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا (21) إِلاَّ الْمُصَلِّين (22) الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ دَائِمُون (23)} [المعارج: 19 - 23]. "والهلع: سرعة الجزع عند مسّ المكروه وسرعة المنع عند مسّ الخير" (الكشاف، 2006، ج4، ص461). و "الجَزَع: أبلغ من الحزن، فإنّ الحزن عام والجزع هو: حزن يصرف الإنسان عمّا هو بصدده، وبقطعه عنه، وأصل الجَزَع: قطع الحبل من نصفه، يقال: جَزَعْتُهُ فَانْجَزَعَ" (الأصفهاني، 2011، 194).

ومما يؤكد أنّ الإيمان يساعد في توجيه الانفعالات للمصادر الأكثر قوة وثباتا وأهمية، وعلى سبيل المثال وفيما يتعلق بانفعال الحب يقوم المؤمنون بتوجيه أشد الحب لله، كما في قوله سبحانه وتعالى عما يميز المؤمنين على غيرهم: {وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ حُبًّا لِلهِ...} [البقرة:165]. وفي مجال الفرح كذلك فإنّه سيتم توجهه بمستويات عالية للقرآن الكريم كما في قوله سبحانه وتعالى: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِكُمْ وَشِفَاء عَلية للقرآن الكريم كما في قوله سبحانه وتعالى: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِكُمْ وَشِفَاء عَلية الصَّدُودِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِين (57) قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمًا يَجْمَعُون (58)} [يونس: 57 - 58].

ونظرا لأنّ كثيرا من الاضطرابات النفسية مرتبطة بالانفعالات فإنّ الإيمان يؤسس البنية النفسية في الجانب الانفعالي فيكسب الفرد الفاعلية في ضبط الانفعالات في مستواها الطبيعي أي مستوى العوارض النفسية، و "العوارض النفسية هي تلك التفاعلات النفسية التي تطرأ على الفرد نتيجة







تفاعله مع ظروف الحياة اليومية، والتي تستمر لفترات قصيرة وقد لا يلاحظها الآخرون، ولا تؤثر على كفاءة الفرد وإنتاجيته في الحياة، كما لا تؤثر على عقله وقدرته في الحكم على الأمور. وتعد هذه العوارض النفسية جزءا من طبيعة الإنسان التي خلقه الله بها، فيبدو عليه الحزن عند حدوث أمر محزن، ويدخل في نفسه السرور والبهجة عند حدوث أمر سار"(الحبيب، 2003. ص

وهذه العوارض النفسية نفسها سيجد عليها الفرد المسلم الأجر العظيم إذا تعامل معها بما يناسبها من شكر وصبر، كما ورد في الحديث النبوي عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ما يُصِيبُ المُسْلِم، مِن نَصَبٍ ولا وصَبٍ، ولا هَمّ ولا حُرْنِ ولا أدًى ولا غَمّ، حتى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا، إلَّا كَفَّرَ اللهُ بَهَا مِن خَطَايَاهُ" (البخاري، 1423، ص1431، حديث رقم 5641). وأيا كان الأمر بالنسبة للمسلم سواء كان الأمر سلبيا أو إيجابيا ففيه خير للمسلم، كما ورد في الحديث عن صهيب، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "عَجَبًا لأَمْرِ المُؤْمِنِ، إنَّ أمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وليسَ ذاكَ لأَحَدٍ إلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إنْ أصابَتْهُ ضَرَّاءُ، صَبَرَ فكانَ خَيْرًا له (مسلم، 1436، وإنْ أصابَتْهُ ضَرَّاءُ، صَبَرَ فكانَ خَيْرًا له (مسلم، 1436، من أصابَتْهُ مَرَاءُ من جهد وتعب في سبيل مرضاة الله. فالسعيد في الإسلام ليس إنسان منعما مرفها يجري وراء يبذله من جهد وتعب في سبيل مرضاة الله. فالسعيد في الإسلام ليس إنسان منعما مرفها يجري وراء ملذاته وشهواته، وليس إنسانا يعيش في استرخاء وفرح وسرور دائم، بل هو إنسان مؤمن بربه، ملذاته ومتوكل عليه، وملتزم بهديه وشاكر في السراء، صابر في الضراء. فيكون سعيدا في الدنيا لأنّ أمره ومتوكل عليه، وملتزم بهديه وشاكر في السراء، صابر في الضراء. فيكون سعيدا في الدنيا لأنّ أمره كله خبر (مرمي، 2000، ص64).

وإمكانية التحكم في الانفعالات موجودة لدى الإنسان، ولكن الإيمان يجعلها ميسرة سهلة، ولقد أوصى النبي صلى الله عليه وسلم بالنهي عن الغضب، كما ورد في الحديث النبوي: أنَّ رَجُلًا قالَ للنبيِّ صَلَّى الله عليه وسلَّم: أوْصِنِي، قالَ: "لا تَغْضَبْ فَرَدَّدَ مِرَارًا، قالَ: لا تَغْضَبْ "(البخاري، 1423، للنبيِّ صَلَّى الله عليه وسلم: أنّ القوي من الناس هو الذي ص 1529، حديث رقم 6116). وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم: أنّ القوي من الناس هو الذي يتحكم في انفعال الغضب، فعن عبد الله بن مسعود، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فما تعدون الصرعة فيكم؟. قال قلنا: الذي لا يصرعه الرجال، قال: "ليس بذلك، ولكنه الذي يملك نفسه عند الغضب" (مسلم، 1436، ص 836، حديث رقم 2608).

وقد قدّم النبي صلى الله عليه وسلم علاجا نفسيا للتحكم في انفعال الغضب، وذلك في قوله: "إذا غضِب أحدُكم وهو قائمٌ فلْيجلِسْ فإنْ ذهَب عنه الغضبُ وإلَّا فلْيضطجِعْ"(ابن حبان، حديث رقم غضِب أحدُكم وهذا التوجيه النبوي يتضمن أحد أساليب العلاج المعرفي السلوكي، وهو الاسترخاء

العضلي والذهني، ويذكر الباحثون العديد من الفوائد لتمارين الاسترخاء منها: "التقليل من تأثير الضغوط النفسية، والرفع من أداء جهاز المناعة في الجسم، والشعور بالراحة النفسية والبدنية. وإنّ الأشخاص الذين يواظبون على ممارسة تمارين الاسترخاء يحققون العديد من الفوائد؛ ومنها: الشعور بالسكينة والهدوء في حياتهم اليومية. والقدرة على مواجهة الظروف والأحداث الطارئة بفاعلية كبيرة. والشعور بالنشاط والطاقة والصفاء الذهني. والثقة في قدرتهم على مواجهة المشاعر النفسية السيئة"(سنكلير، وهولينقوورث، 2019 89-90).

### ثانيا: أثر الإيمان في تنمية الصلابة النفسية ومواجهة المو اقف الصادمة بإيجابية:

26-12-2023

يواجه الإنسان في حياته اليومية تحديات وصعوبات متنوعة تقلق سكونه، وتزيد من توتره، ولذلك يسعى باستمرار لمواجهتها لإزالة التوتر من أجل الوصول للراحة والسكون والشعور بالأمن، قال الله سبحانه وتعالى: {لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي كَبَد} [البلد:4]. والْكَبَدُ يعني المشقّة (الأصفهاني، قال الله سبحانه وتعالى: {لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي كَبَد} [البلد:4]. والْكَبَدُ يعني المشقّة (الأصفهاني، و2011 ، 695). وأحيانا تتفوق تلك المشاق والتحديات على إمكانات الإنسان فيزداد توتره وتتطور حالته إلى أن تصل إلى مستويات مرتفعة، فتؤثر على صحته النفسية والجسمية كذلك! وتشير الدراسات النفسية إلى العديد من الأثار السلبية التي تتركها الضغوط النفسية مثل: تدني مستوى الأداء وانخفاض مدة تركيز الانتباه. وهناك بعض الدلائل التي تشير إلى ما يمكن أن يلحق من أضرار في السلوك الاجتماعي نتيجة التعرض للأحداث الضاغطة، إضافة إلى تلك الأضرار التي تصيب المهام المعرفية. ومن الآثار السلبية للضغوط النفسية أيضا للضغوط النفسية العجز والعجز ة المتعلم (Traumatic Stress Disorder PTSD). ومن أهم ما يساعد الإنسان في مواجهة الضغوط هو الصلابة النفسية وأساليب المواجهة الإيجابية.

ويرى الباحثون أنّ الصلابة النفسية هي سمة تميز بعض الأفراد الذين لهم قدرة على مجابهة الضغوط وتحملها مقارنة بالآخرين، حيث لوحظ أنّ الأفراد الذين حصلوا على درجات مرتفعة في التكيف الشخصي والاجتماعي مع الضغوط هم الأشخاص الذين لديهم سمات شخصية يطلق عليها الشخصية الصلدة أو الصلبة. وتعتبر الصلابة النفسية سمة من سمات الشخصية التي تساعد الفرد على إدراك المواقف الضاغطة على أنّها أقل تهديدا، وبأنّ لديه القدرة على ضبطها، كما أن بإمكانه الاستمرار في أنشطته بالتزام حتى الوصول إلى حالة من التوافق (يوسفي، 2013). والصلابة النفسية هي القوة التي يعول عليها في مساعدة الفرد على الاستمرار الطبيعي في الحياة،





بل والتمتع بمواجهة تحدياتها وضغوطها نظرا لما تنطوي عليه من مكونات وخصائص نفسية ومعرفية، مثل: الالتزام والتحكم والتحدي، فبالالتزام ترسم الأهداف ويتم التحقق منها، وبالتحكم لا يقع الفرد ضحية للأحداث الخارجية، فإن لم يستطيع الإنسان التحكم فيها فسيتحكم في نفسه، ويفسر الأحداث بما يتلاءم مع قيمه ومعتقداته الإيجابية، ويكون مسؤولا عن نفسه وعن عمله وعن الآخرين، وبالتحدي يتغلب على التعاسة وينمي السعادة والراحة ويحيي الطمأنينة في نفسه وفي نفوس الآخرين(ابن سعد، 2012).

ويبن القرآن الكريم أنّ الإيمان يجعل الإنسان قويا وفاعلا في مواجهة المواقف الضاغطة المختلفة، والمعبر عنها بالمصائب، كما قال الله سبحانه وتعالى: {مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُوْمِن والمعبر عنها بالمصائب، كما قال الله سبحانه وتعالى: {مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَن يُوْمِن بِاللَّهِ يَهُدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيم} [التغابن:11]. وببيّن لنا القرآن الكريم أنّه بمقدورنا أن نتغلب على الألم ونتجاوز عقبة الشعور بالوهن إذا أحسنا الرجاء في الله سبحانه وتعالى، كما ورد في قول الله عزّ وجلّ: {وَلاَ تَهِنُواْ فِي ابْتِغَاء الْقَوْمِ إِن تَكُونُواْ تَأْلُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُونَ كَمَا تَأْلُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لاَ يَرْجُونَ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا} [النساء:104]. ومن جانب آخر فإنّ الإيمان يرتبط بالتوكل في المواقف الضاغطة، وذلك لأنّ الإيمان يؤدي للتوكل، والتوكل من الأعمال الروحية التي تزيل الخوف عند مواجهة التحديات مواجهة موضوعية، ويساعد على اتخاذ القرارات الصائبة تجاهها، الخوف عند مواجهة التحديات واجهة موضوعية، ويساعد على اتخاذ القرارات الصائبة تجاهها، فقد قال الله سبحانه وتعالى: {قُل لَن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَوْلاَنَا وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكُّلِ الْتُوسِدِينَ [اللهُ مِنْ المُواجهة بشجاعة عالية وتحمل كبير.

# المطلب الثاني: البنية العقلية المعرفية الإيجابية مؤدية للسكينة:

اتجه علم النفس في العقود الأخيرة نحو الاتجاه العقلي المعرفي اتجاها متزايدا، وظهرت نظريات وتجارب وتطبيقات كثيرة في مجال علم النفس منطلقة من الأبعاد المعرفية، وأصبح هناك مجال واضح يشمل النظريات والتجارب والتطبيقات المتنوعة المنطلقة من البعد المعرفي، وهو ما يعرف بعلم النفس المعرفي، أو العقلي، أو الذهني، أو الإدراكي؛ وكلها ترجمات عربية للمصطلح الأجنبي (Cognitive Psychology). ويرى أرون بيك وهو من رواد الاتجاه العقلي المعرفي في المجال العلاجي أنّ الاضطرابات النفسية الشائعة تتمركز حول انحرافات معينة في التفكير. ويبقى التحدي الحقيقي أمام العلاج النفسي هو أن يقدم للمريض فنيات فعالة للتغلب على نقاطه العمياء (Blind Spots)، وعلى إدراكاته المشوشة وطرائقه في خداع ذاته.. وبناء على ذلك يرى أرون بيك أنّ





العلاج المعرفي بمعناه العريض يتألف من كل المداخل التي من شأنها أن تخفف الكرب النفسي عن طريق تصحيح المفاهيم الذهنية الخاطئة والإشارات الذاتية المغلوطة"(بيك، 2000. ص172). وما تبناه علماء النفس المعرفيون المعاصرون، وما ذكره أبو زيد البلخي (البلخي، 1424) وغيره من العلماء السابقين يشير إلى أهمية البناء العقلي المعرفي للإنسان، ودور ذلك البناء في إحداث الصحة النفسية، والسكينة والطمأنينة التي تمثل الغاية التي يسعى الناس للوصول إلها.

وهناك مجموعة من الموجهات في القرآن الكريم فيما يتعلق بالجانب العقلي وما يترتب على تلك الموجهات من الحالات النفسية المرجوة للإنسان بما يحقق له السكينة والطمأنينة. وتفيد الآيات القرآنية بأنّ هناك بعض المكونات في شخصية الإنسان مثل الألباب والقلوب والصدور والأفئدة تقوم بالوظائف العقلية المعرفية، ويوجد من الأدلة ما يؤكد بأنّه عندما تكون تلك المكونات في حالاتها الإيجابية فإنّها ستكون مصدرا للسكينة والطمأنينة وما يعبر عنها ويرتبط بها من حالات وعوامل، اتصف بها الرسل والأنبياء ممن دعا القرآن للاقتداء بهم، وكذلك اتسم بها المؤمنون والصالحون بصورة عامة. ومن العمليات العقلية الإيجابية في القرآن الكريم التي لها أدوار مهمة فيما يتعلق بالصحة النفسية والمؤدية للسكينة ما يلى:

# أولا: الاستكشاف والبحث الهادف لجلب الطمأنينة:

26-12-2023

زوّد الله سبحانه وتعالى الإنسان بأدوات التعلم والاستكشاف الحسية والعقلية التي تمكنه من التفاعل مع الموجودات من حوله، قال الله سبحانه وتعالى: {وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئِدَةَ لَعَلّكُمْ تَشْكُرُون} [النحل:78]. وفي مجال البحث والاستكشاف فقد وردت موجهات كثيرة في القرآن الكريم تجعل الفرد يتجه في بحثه نحو ما يجلب له الطمأنينة، وليس الشقاء والتعاسة. وخير ما يمكن الاستشهاد به في هذا الصدد ما ورد عن الخليل إبراهيم عليه السلام في قوله سبحانه وتعالى: {وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمُوثَى وَاللّهُ الله عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِن قَالَ بَكَى، وَلَكِن لِيّطُمْئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلُّ جَبَلٍ مِّهُنَّ بُونُ عَلَى المسلم أن يهتدي بها في البحث عن طبيعة الأشياء، مما تمّ إجماله في الكثير من الطرق التي يمكن للمسلم أن يهتدي بها في البحث عن طبيعة الأشياء، مما تمّ إجماله في كلمات ذات دلالات عقلية معرفية عميقة مثل: السير والنظر والبصر والرؤية والتي يؤدي توظيفها إلى الطمأنينة والسكينة. وذلك لأنّ العقيدة الإسلامية تجعل الإنسان هادفا في حياته ساعيا للخير ومتجها نحوه.

# ثانيا: المطالبة بالأدلة والبراهين للوصول لليقين:

يعيش كثير من الناس في حالة من عدم الطمأنينة نظرا لما يصيبه من شكوك كثيرة، ولكن الإسلام ينعي اليقين لدى الإنسان، وذلك من خلال إرشاده للمطالبة بالأدلة والبراهين الموصولة للحقائق حتى لا يقع الإنسان في الوهم، ولا يكون في حالة من الشك. وتفيد الآيات القرآنية أنّ تقديم الأدلة والبراهين والمطالبة بها من نواتج التعلم، ومن لا يفعل ذلك فليس له علم؛ قال الله سبحانه وتعالى:





{أَمَّن يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِين} [النمل:64]. وقال الله سبحانه وتعالى: {سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَاء اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ مَا أَشْرَكُواْ لَوْ شَاء اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ مَرَعْنَا مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ أَبَوُنَا وَلاَ حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَبِعُونا إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إَلاَّ تَخْرُصُون} [الأنعام:148]. وقال الله سبحانه وتعالى: {قُلْ أَرَانِيْ مَا ذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَاوَاتِ اِئْتُونِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِّنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِين} [الأحقاف:4].

وقد تبيّن من القرآن أنّ اليقين له مستويات هي: مستوى علم اليقين، كما ورد في قول الله عزّ وجلّ: {كُمَّ لَكُو تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِين} [التكاثر:5]. ومستوى عين اليقين، كما ورد في قول الله عزّ وجلّ: {ثُمَّ لَتَرَوُثَهَا عَيْنَ الْيَقِين} [التكاثر:7]. ومستوى حق اليقين، كما ورد في قول الله عزّ وجلّ: {وَإِنَّهُ لَحَقُ لَكَوَّ اللهِ عَيْنَ الْيَقِين} [الحاقة:51]. ووجود اليقين يدل على الثبات وانتفاء القلق والخفة المتعدية للآخرين، كما الله سبحانه وتعالى: {فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَلاَ يَسْتَخِقَنَّكَ الَّذِينَ لاَ يُوقِنُون} [الروم:60]. ويرشدنا القرآن الكريم للطرق التي تساعدنا في اكتساب اليقين وتنميته؛ ومنها: النظر في آيات الله ومخلوقاته؛ قال الله سبحانه وتعالى: {وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَّةٍ آيَاتٌ لِّقَوْمٍ يُوقِنُون} [الجاثية:4]. ومنها التبصر في الأرض وفي الأنفس؛ قال الله سبحانه وتعالى: {وَفِي الأَرْضِ آيَاتٌ لِّلْمُوقِنِين (20) وَفِي وَمِنها التبصر في الأرض وفي الأنفس؛ قال الله سبحانه وتعالى: {وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَفَلاَ تُبْصِرُون} [الذاريات: 20 - 21]. ومنها تسبيح الله سبحانه وتعالى، وعبادته التي تؤدي لليقين، وتزيل ضيق الصدر؛ كما في قول الله سبحانه وتعالى: {وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا لليقين، وتزيل ضيق الصدر؛ كما في قول الله سبحانه وتعالى: {وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُون (79) فَسَبَعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِين (98) وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَقَّ يَأْتِيَكَ الْيَقِين (99).

# ثالثا: التفكر فيه راحة وعلاج:

26-12-2023

التفكر من العمليات العقلية الإيجابية التي تم مدحها في القرآن الكريم، مما يدل على أهميها الكبير، وفي هذا الصدد يقول مالك بدري: "النشاط الفكري الداخلي للإنسان سواء شعر به الفرد أو لم يشعر به هو الذي يوجه سلوكه وتصرفاته الخارجية. وهذا الاستنتاج الذي توصل إليه علماء علم النفس المعرفي بعد سنين طويلة من البحث الذي تخطى جميع المدارس التي حاولت حصر السلوك الإنساني بمفهومه العام في قمقم نظري محدود، هذا الاستنتاج يؤكد صدق ما قرره الإسلام من أنّ التفكر في خلق الله هو العمود الفقري للإيمان الذي ينبثق عنه كل عمل خير "(بدري، 1995، ص15).

والتفكر من العمليات العقلية الروحية التي اتصف بها أولوا الألباب من المؤمنين، كما ورد في قوله سبحانه وتعالى: {إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لاَيَاتٍ لِّأُولِي الأَلْبَاب (190) النَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ النَّيْر وَلَاللهُ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّار (191) رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَار (192) رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّار وَاعَلَى أَنْ اَمِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَآمَنَّا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَفِّرْ





عَنَّا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَار (193) رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدتَّنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلاَ تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لاَ تُخْلفُ الْمِيعَاد (194)}[آل عمران: 190 - 194].

وتفيد هذه الآيات أنّ أولي الألباب هم الذين يذكرون الله تعالى ويتفكرون في خلق السماوات والأرض. والتفكر عملية عقلية معرفية روحية تتفق مع عملية التفكير في بداياتها الحسية وتختلف عنها في نهاياتها التذوقية والروحية.

المطلب الثالث: الأعمال والتصرفات السلوكية الجالبة للسكينة:

# أولا: الاستماع للقرآن الكريم وتلاوته وتدبره:

26-12-2023

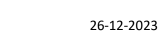
إنّ الاستماع للقرآن الكريم وتلاوته وتدبره يمثل مصدرا مهما من المصادر التي تؤدي للسكينة والمطمأنينة، وذلك من الرحمة التي وعد بها الله سبحانه وتعالى المستمعين والمنصتين لقراءة القرآن، قال الله سبحانه وتعالى: {وَإِذَا قُرِيءَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُون} [الأعراف:204]. وقد دلّ الحديث النبوي على تنزل السكينة عند قراءة القرآن الكريم، فعن البراء بن عازب رضي الله عنهما: قَرَأَ رَجُلُ الكَهْفَ، وفي الدَّارِ الدَّابَّةُ، فَجَعَلَتْ تَنْفِرُ، فَسَلَّمَ، فَإِذَا ضَبَابَةٌ، أوْ سَحَابَةُ غَشِيَتُهُ، فَذَكَرَهُ للنبيِّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ فَقَالَ: "اقْرَأْ فُلَانُ، فإنَّا السَّكِينَةُ نَزَلَتْ لِلْقُرْآنِ، أوْ تَنَزَّلَتْ لِلْقُرْآنِ، أوْ تَنَزَّلَتْ لِلْقُرْآنِ، أوْ تَنَزَلَتْ لِلْقُرْآنِ، أوْ تَنَزَّلَتْ لِلْقُرْآنِ، أَوْ تَنَزَلَتْ لِلْقُرْآنِ، أَوْ تَنَزَّلَتْ لِلْقُرْآنِ، أَوْ تَنَزَّلَتْ لِلْقُرْآنِ، أَوْ تَنَزَلَتْ لِلْقُرْآنِ (البخارى، 1423، حديث رقم 3614، ص 889).

وقد تبيّن من الأدلة المختلفة الأثر النفسي الإيجابي الكبير لقراءة القرآن الكريم، قال الله سبحانه وتعالى: {وَقَالَ اللّهِ يَنْ كَفَرُوا لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَّادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً} [الفرقان:32]. قال القشيري: "ولأنّه لو كان دفعة واحدة لم يتكرر نزول جبريل عليه السلام بالرسالة إليه في كل وقت وكل حين، وكثرة نزوله كانت أوجب لسكون قلبه وكمال رَوْحه ودوام أنسه (القشيري، 2013، مج2، ج4، ص262).

وتفيد الأدلة أيضا على الآثار الإيجابية الملحوظة لقراءة القرآن والاستماع إليه، ومن تلك الأدلة قوله سبحانه وتعالى: {اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابًا مَّتَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ قوله سبحانه وتعالى: {اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابًا مَّتَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاء وَمَن يُضْلِلُ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَاد} [الزمر:23]. وقوله سبحانه وتعالى: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءتْكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَبِّكُمْ وَشِفَاء لِللهُ مِنْ هَاد} [الزمر:23]. وقوله سبحانه وتعالى: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءتْكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَبِّكُمْ وَشِفَاء لِللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَقْرَحُواْ هُوَ وَشِفَاء لِللهُ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَقْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمًا يَجْمَعُون (58)} [يونس: 57 - 58].

وتفيد الدراسات النفسية بأهمية الاستماع للقرآن الكريم وقراءته في جلب السكينة والطمأنينة للناس، وقد ثبت أنّ الاستماع للقرآن الكريم له تأثيره في النفس الإنسانية، وبصورة خاصة في تنمية







الصحة النفسية والوقاية والعلاج من الاضطرابات النفسية. وقد أكد مالك بدري رحمه الله من خلال تجربته في العلاج النفسي أهمية الاستماع للقرآن الكريم للاضطرابات النفسية عندما حُولت له شابة مغربية في قسم العلاج النفسي في مستشفى جامعة الرباط وقد كانت تشكو من عدة أمراض منها القلق العام والشعور بعدم التوافق النفسي والاكتئاب وبعض ردود الفعل الرُهابية، وقد دخلت تلك المريضة المستشفى مرتين ولم تجدي معها الأساليب النفسية والأدوية المهدئة التي تناولها، ويقول مالك بدري: وفي إحدى جلسات العلاج الجماعي كنت أقرأ بعض الآيات القرآنية التي تتناول موضوع غفران الإثم كوسيلة لرفع معنويات أحد المرضى الذكور والذي كان مقبلا على معادرة المستشفى؛ ومنها قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلمُتَّقِين (133) الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرًاء وَالضَّرًاء وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُ المُتُسِينِ (134) وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُ المُتُسِينِ (134) وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللهُ يُحِبُ المُتُسْفِينَ (134) وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُوا الله فَاسَتَعْفَرُواْ لِذُنُوبِهُمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِ إِلاَّ اللهُ وَلَمْ يُصِرُواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَمُمْ يَعْلَمُون (135) والله منها العلاج فواصلت القراءة من أي الذكر الحكيم التي مني كبير أخصائي العلاج النفسي.. أن أتابع معها العلاج فواصلت القراءة من أي الذكر الحكيم التي تتحدث عن غفران الله لكل الذنوب وشرحت لها كل المعاني في لغة مبسطة، وكان ذلك بداية تعسن سريع من خلال تطبيق العلاج السلوكي (بدري، 1989، ص72-73).

ومما يؤكد ذلك أيضا أنّه قد أجربت دراسة على عينة قوامها 39 فردا يعانون من ضغط نفسي مرتفع اختيروا بطريقة قصدية من ولاية باتنة في الجزائر، ولتحقيق الأهداف المسطرة في هذه الدراسة تمّ استخدام المنهج التجربي بقياس قبلي وبعدي على نفس العينة، وتمّ استخدام مقياس مستوى الضغط النفسي لهولمز وراهي بعد ترجمته، إضافة إلى استخدام برنامج علاجي يعتمد أساسا على القرآن الكريم كتقنية علاجية أساسية. وقد أسفرت الدراسة على النتائج التالية: وجود فروق ذات دلالة إحصائية عند مستوى 0.01 بين متوسط درجات مجموعة أفراد العينة التجربية في القياس القبلي ومتوسط درجاتهم في القياس البعدي على مقياس الضغوط النفسية لصالح القياس البعدي (أي بعد تطبيق البرنامج العلاجي مباشرة). وبهذا تكون قد تحققت فرضيات الدراسة في أن كلا من سماع القرآن وتلاوته وتدبره يتدخل بشكل ملحوظ في تخفيض مستوى الضغط النفسي، وأنّ القرآن الكريم يساهم بشكل كبير في اختفاء أعراض الضغط النفسي وتحقيق الصحة النفسي، وأنّ القرآن الكريم يساهم بشكل كبير في اختفاء أعراض الضغط النفسي وتحقيق الصحة النفسية (بوعون، 2017).





وقد أجريت دراسة تجريبية في ولاية فلوريدا الأمريكية على خمسة أشخاص ليسوا مسلمين ولا ينطقون العربية، ومتوسط أعمارهم 22 سنة منهم 3 من الذكور و2 من الإناث، وكانت التجربة كما يلي:

- 85 جلسة استماع لقراءات قرآنية باللغة العربية بطريقة التجويد.

26-12-2023

- 85 جلسة استماع لقراءات غير قرآنية باللغة العربية بطريقة التجويد باختيار اللفظ والصورة والإيقاع ليكون متشابها لما في القرآن الكريم.
- 40 جلسة استرخاء وبدون أي قراءات (ثمّ أهملت لأنّها لم تأت بأي نتيجة إيجابية على التوتر).

وكان معيار النتائج تهدئة النفس اعتمادا على مؤشرات التغيرات الفيزيولوجية الآتية: قابلية الجلد للتوصيل الكهربائي، درجة حرارة الجلد، الدورة الدموية، التيارات الكهربائية بالعضلات التي تعكس ردود الأفعال العصبية، عدد ضربات القلب وضغط الدم، والفحص النفسي المباشر. وتم قياس هذه التغيرات الفيزيولوجية بأجهزة ذات تقنية عالية، وجاءت النتائج مؤكدة أنّ تلاوة القرآن يصحها تغيرات فيزيولوجية ملموسة ولا مجال فها للإيحاء؛ حيث أشارت النتائج إلى 65 تأثير إيجابي لهدئة النفس في جلسات الاستماع القرآنية (زعقار، 2013).

وبصورة عامة فإنّ الاستماع والإنصات للقرآن الكريم وقراءته وتدبره هو مصدر للطمأنينة والسكينة للنفس الإنسانية، وذلك لما فيه من التأثير الكبير على الجوانب المختلفة لشخصية الإنسان، وقد دلّ على ذلك الآيات القرآنية والأحاديث النبوية والدراسات والتجارب النفسية التي تمت الإشارة إليها، وهذا كله يمثل مظهرا من مظاهر الرحمة المرتبطة بهذا القرآن للإنسان، وخاصة في جوانبه النفسية فيما يتعلق بالطمأنينة والسكينة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "وَما اجْتَمع قَوْمٌ في بَيْتٍ مِن بُيُوتِ اللهِ، يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ بينتُهُمْ، إِلّا نَزَلَتْ عليهم السَّكِينَةُ، وَغَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَقَتُهُمُ المَلائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَن عِنْدَهُ، وَمَن بيئهُمْ، إلا نَزلَتْ عليهم السَّكِينَةُ، وَغَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَقَتُهُمُ المَلائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَن عِنْدَهُ، وَمَن بيئهُمْ، إلله عَمَلُهُ، لَمْ يُسْرِعْ به نَسَبُهُ") (مسلم، 1436، حديث رقم 2699، ص 268). ومن حيث المعاني فإنّ القرآن الكريم يتضمن العديد من الآيات التي تنزل بردا وسلاما على قرائه ومستمعيه في النوازل المختلفة، والأدلة على ذلك كثيرة؛ ومنها:

عندما توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ أصاب بعض الصحابة حالة من الإنكار، ولكن الصديق رضي الله عنه استحضر بعض الآيات وقرأها عليهم، كان لها أثر كبير في نقلهم من حالة الإنكار إلى حالة تقبل الحدث والتصرف إزاءه بما يليق به، فعن عائشة رضي الله عنها زوج النبي صلى الله عليه وسلم: "أنَّ رَسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّم، مَاتَ وأَبُو بَكْرِ بالسُّنْح، - قَالَ: إسْمَاعِيلُ





يَعْنِي بالعَالِيَةِ - فَقَامَ عُمَرُ يقولُ: واللَّهِ ما مَاتَ رَسولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ، قَالَتْ: وقَالَ عُمَرُ: واللَّهِ ما كَانَ يَقَعُ فِي نَفْسِي إِلَّا ذَاكَ، ولَيَبْعَثَنَّهُ اللهُ، فَلَيَقْطَعَنَ أَيْدِيَ رِجَالٍ وأَرْجُلَهُمْ، فَجَاءَ أبو بَكْرٍ فَكَشَفَ عن رَسولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ فَقَبَّلَهُ، قَالَ: بأبي أَنْتَ وأُمِي، طِبْتَ حَيًّا ومَيِتًا، والذي نَفْسِي بيَدِهِ لا يُذِيقُكَ اللهُ المُوْتَتَيْنِ أَبَدًا، ثُمَّ خَرَجَ فَقَالَ: أَيُّهَا الْجَالِفُ على رِسْلِكَ، فَلَمَّا تَكَلَّمَ أبو بَكْرٍ فَفْسِي بيَدِهِ لا يُذِيقُكَ اللَّهُ المُوْتَتَيْنِ أَبَدًا، ثُمَّ خَرَجَ فَقَالَ: أَيُّهَا الْجَالِفُ على رِسْلِكَ، فَلَمَّا تَكَلَّمَ أبو بَكْرٍ خَلَسَ عُمَرُ. فَحَمِدَ اللَّهُ أبو بَكْرٍ وأَثْنَى عليه، وقَالَ: ألا مَن كانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا ومَن كانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فإنَّ اللهَ حَيٍّ لا يَمُوتُ، وقَالَ: {إِنَّكَ مَيِّتٌ وإنَّهُمْ مَيِّتُونَ} [الزمر: مُحَمَّدًا قَدْ مَاتَ، ومَن كانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فإنَّ اللَّهَ حَيٍّ لا يَمُوتُ، وقَالَ: {إِنَّكَ مَيِّتٌ وإنَّهُمْ مَيِّتُونَ} [الزمر: 30]، وقالَ: {وَمَا مُحَمَّدٌ إلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرُّ اللَّهَ شيئًا وسَيَجْزِي اللهُ الشَّاكِرِينَ} [آل عمران: 144]، قالَ: فَنَشَجَ أَلْ رَسُولٌ، قَدْ جَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَلْ الشَّاكِرِينَ} [آل عمران: 144] إلى {الشَّاكِرِينَ} [آل عمران: 144] (البخارى، 1423، قَلْ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ } [آل عمران: 144] إلى {الشَّاكِرِينَ} [آل عمران: 144] (البخارى، 1423، قدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ } [آل عمران: 144] إلى إللشَّاكِرِينَ } [آل عمران: 144] المُقادِري مَاكَةً ومُن يَنْفُونَ مَن قَبْلِهِ الرُّسُلُ } [آل عمران: 144] أَلْ عَلَيْهُ الْمَالِقَلُ عَلَيْهُ الْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمَالِونَ اللهُ عَلْقَالَالْهُ عَلَى اللْمَولُ وَلَالْهُ الْمُلْكُولُ أَلْهُ الْمُولُ وَلَالْهُ الْمُولُ الْمُقَلِّ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُلُهُ وَلَالُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللْهُ الْمُؤَلِّ الْمَالِقُولُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِ الللهُ اللَّهُ الْمُحَمِّدُ اللَّ

وعندما حدث الجدب والجفاف وتضايق الناس، ذهبوا لعمر بن الخطاب وشكوا له ما أصابهم، استشهد بآية من القرآن الكريم باعثة للطمأنينة لهم ولكل من تمر به مثل تلك الحالة، فقد أورد الطبري: "قال قتادة: قيل لعمر بن الخطاب: أجدبت الأرض، وقنط الناس. قال: مُطروا إذن. لأنّ الله تعالى يقول: {وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِن بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيد} [الشورى:28] (الطبري، 2012، ج6، ص564). فما أعظم هذا الاستشهاد وما أعظم الطمأنينة التي سيبها لدى كل محبط قد وصل إلى مستوى القنوط.

#### ثانيا: الصلاة:





الصلاة من أكثر الأعمال التعبدية الجالبة للطمأنينة والسكينة، فهي حصة نفسية روحية، يتخلص بها الإنسان من المنغصات النفسية، ويستروح بها من الهموم الكثيرة، ويسكن فها بمناجاة ربه سبحانه وتعالى، فيسعد بذكر ربه؛ وإقامة الصلاة والخشوع فها دليل على الفلاح، كما قال الله سبحانه وتعالى: {قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُون (1) الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُون (2)} [المؤمنون: 1 - 2]. والصلاة يحدث بها الوعي التام، والذكرى والتذكر لله سبحانه وتعالى والإنابة إليه، قال الله سبحانه وتعالى: {إنَّنِي أَنَا اللهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِي} [طه:14]. وقال الله سبحانه وتعالى: {وَقَعِم الصَّلاَةَ طَرَقَي النَّهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاَة لِذِكْرِي} [طه:14]. وقال الله سبحانه وتعالى: {وَأَقِمِ الصَّلاَةَ طَرَقَي النَّهُ لاَ إِلهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاَة لِذِكْرِي} [طه:14].

وارتبطت السكينة والطمأنينة بالصلاة ارتباطا عجيبا، فقد بيّن النبي صلى الله عليه وسلم للمسيء صلاته أن يطمئن في أدائه للصلاة ؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أنَّ رَجُلًا دَخَلَ المَسْجِد، ورَسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ جَالِسٌ في نَاحِيَةِ المَسْجِد، فَصَلَّى ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عليه، فَقالَ له رَسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ: وعَلَيْكَ السَّلَامُ، ارْجِعْ فَصَلِّ فإنَّكَ لَمْ تُصَلِّ فَرَجَعَ فَصَلَّى ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ، فَقالَ: وَعَلَيْكَ السَّلَامُ، فَارْجِعْ فَصَلِّ الْقَبْلَةَ الْقَبْلِ الْقِبْلَةَ فَكَبِرْ، ثُمَّ الْقُرْأَنِ، ثُمَّ الْمُعَلِّرةِ فأَصَلِّ الْوَضُوءَ، ثُمَّ اسْتَقْبِلِ القِبْلَةَ فَكَبِرْ، ثُمَّ الْقُرْأَ بما تَيَسَّرَ معكَ مِنَ القُرْآنِ، ثُمَّ ارْكَعْ حتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا، ثُمَّ الوُضُوءَ، ثُمَّ اسْتَقْبِلِ القِبْلَةَ فَكَبِرْ، ثُمَّ الْمُحُدْ حتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا، ثُمَّ الوْفُوءَ، ثُمَّ اسْتَقْبِلِ القِبْلَةَ فَكَبِرْ، ثُمَّ الْحُدُ حتَّى تَطْمَئِنَّ بَالِسًا، ثُمَّ الْوَعْ حتَّى تَطْمَئِنَّ مَا الْمَعَدُ حتَّى تَطْمَئِنَّ بَالِسًا، ثُمَّ الْمُعُدْ حتَّى تَطْمَئِنَّ بَالِسًا، ثُمَّ الْمُعُدْ حتَّى تَطْمَئِنَّ بَالِسًا، ثُمَّ الْمُعُدْ حتَّى تَطْمَئِنَّ بَالِسًا، ثُمَّ الْمُعُدْ حتَّى تَطْمَئِنَّ بَالِسًا، ثُمَّ الْمُعُدْ حتَّى تَطْمَئِنَ بَالِسًا، ثُمَّ الْمُعُدْ حتَّى تَطْمَئِنَّ بَالسِّامِ، ثُمَّ الْمُعَلِية بَلْ السَّعِلِية بَالسَامِ الله عليه وسلم وسلم بالإتيان للصلاة بسكينة فعن أبي هريرة أنّه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "إِذَا أُقِيمَتِ الصَلَاة بسكينة فعن أبي هريرة أنّه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "إِذَا أُقِيمَتِ الصَلَّة فعن أبي هريرة أنّه قال سمعت رسول الله عليه ألسَّكِينَةُ، فما أَدْرَكُتُمُ فَاتَمُونَ فأَتُهُم فأيتُمُونَ الْمَلَامِ والمَالَة عليه وسلم بالإتيان للصلاة بسكينة فعن أبي هريرة أنّه قال سمعت رسول الله عليه ألسَّكِينَةُ، فما أَدْرُكُتُمُ فصَا أَدْرُكُتُمُ السَّكِينَةُ في الصلاة بمنهج الاسترخاء بمناهيم البشر تستوفي الصلاة على الأعضاء من انقباض وانبساط وتعادل بينهما. وهذا ما تستوفيه الصلاة بما المَّذِي المُعْدَان الحركة فها، وبإحسان الأداء (خليل، 2002، ص14).

والصلاة ليست طمأنينة وسكون حركي خارجي فقط، وإنّما هي خشوع وحضور قلبي داخلي أيضا، وقد بيّن الغزالي في إحياء علوم الدين ارتباط الصلاة بالخشوع وحضور القلب، وقال: اعلم أنّ أدلة ذلك كثيرة فمن ذلك قوله سبحانه وتعالى: {.. وَأَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِي} [طه:14]، وظاهر الأمر الوجوب، والغفلة تضاد الذكر، فمن غفل في جميع صلاته كيف يكون مقيما للصلاة لذكره؟ (الغزالي، 2001، مج1، ص152-153). وقد بيّن الغزالي كيفية إحضار القلب في الصلاة، فقال:





"فاعلم أنّ حضور القلب سببه الهمة؛ فإنّ قلبك تابع لهمتك، فلا يحضر إلا فيما همك. ومهما أهمك أمر حضر القلب فيه شاء أم أبى! فهو مجبول على ذلك ومسخر فيه. والقلب إذا لم يحضر في الصلاة لم يكن متعطلا (فحسب) بل جائلا فيما الهمة مصروفة إليه من أمور الدنيا، فلا حيلة ولا علاج لإحضار القلب إلا بصرف الهمة إلى الصلاة، والهمة لا تنصرف إلها ما لم يتبين أنّ الغرض المطلوب منوط ها، وذلك هو الإيمان والتصديق بأنّ الآخرة خير وأبقى وأنّ الصلاة وسيلة إليها" (الغزالي، 2001، مج1، ص155).

فالصلاة فها الراحة التامة؛ فقد ورد في الحديث النبوي عن النبي صلى الله عليه وسلم: "يا بلال! أقِمِ الصلاة، أرحنا بها" (الألباني، ح7892). كان النَّبيُّ صلَّى الله عليه وسلَّم إذا حَزَبَه أَمْرٌ صَلَّى" (أبو داوود، حديث رقم 1319). وقد أثبتت مجموعة من الدراسات العلمية أجريت في ماليزيا على بعض مرضى اضطراب القلق العام ومرضى الاكتئاب أنّ المتدينين من هؤلاء المرضى يستفيدون بشكل لا يقبل الجدل عند إضافة بعض أساليب العلاج النفسي الديني لعلاجهم الدوائي مقارنة بالمرضى غير المتدينين؛ وتلخصت أساليب العلاج الديني تلك في إسباغ الوضوء وفي إطالة مدة الصلاة من خلال إطالة مدة الركوع ومدة السجود" (بهيج).

ومن ناحية أخرى فإنّ الصلاة واقية للإنسان من جميع الانحرافات السلوكية والمشكلات النفسية والاجتماعية، فقد قال الله سبحانه وتعالى: {اثلُ مَا أُوحيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَة تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالمُنْكَرِ وَلَذِكُرُ اللّهِ أَكْبَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُون} [العنكبوت:45]. وقال مالك بدري: "وفي الصلاة ذكر باللسان وتكرار مستمر لآيات الفاتحة وللتكبير والحمد والتسبيح في أثناء ذلك الخشوع العميق. وفيها أسرار روحية لا يستطيع العلم الحديث أن يسبر غورها، لكن البحث التجربي المعاصر يكتشف لنا بعض ما في الصلاة من فوائد نفسية وعلاجية. يتحدث العلماء الآن عن أن أهمية الاسترخاء والتأمل المتسامي (Transcendental meditation) في العلاج النفسي والجسمي وتأهيل المدمنين للانفلات من قيود الكحول والمخدرات، فقد ثبت بالدليل التجربي أنّ المريض الذي يستغرق في التأمل مع تكرار ألفاظ مستقاة من عقيدته أو أي فكر يؤمن به تحدث المعتمرات نفسية وجسمية واضحة كالشعور بالأمن وتلاشي القلق والتوتر وانخفاض كبير في ضغط الدم الانقباضي والانبساطي وجميع التغيرات الفسيولوجية الهامة المصاحبة للاسترخاء والهدوء النفسي كانخفاض الأوكسجين وازدياد موجات ألفا (Alpha) من الدماغ. وكانت هذه والهدوء النفسي كانخفاض الأوكسجين وازدياد موجات ألفا (Mapha) من الدماغ. وكانت هذه الدراسات مشجعة بشكل جعل الحكومة الفيدرالية الأمربكية تمول سبعة عشر مشروعا لأبحاث التأمل المتسامي للمساعدة في تأهيل المدمنين على الكحول بشكل خاص"(بدري، 2005، ص141).





ورغم ما في الصلاة المكتوبة من أسرار لا تحيط بها مثل هذه الدراسات، فعلى الأقل، ومن هذا المنطلق المحدود فإنّ للمؤمن خمس جلسات تأملية في اليوم الليلة، يكرر فها سورة الفاتحة بآياتها الشمولية سبع عشرة مرة، وهو يستغرق في أعمق درجات التأمل، ألا وهو التفكر في عظمة الله رب العالمين، مالك الدنيا والآخرة، والتفكر في آياته المنبثقة في الكون وفي الأنفس فيطلب منه الهداية والغفران. أما إذا اكتفى المصلي بالسنن المؤكدة بالإضافة للصلوات المفروضة فسيقرأ الفاتحة على الأقل ثماني وعشرين مرة في اليوم والليلة، وسوف يكرر في صلاته عبارة (الله أكبر) حوالي مائة مرة بالإضافة إلى المداومة على تكرارها 33 مرة في دبر كل صلاة، وقس على ذلك صلوات النافلة والتسبيح والتهليل الذي يلتزم به معظم المسلمين" (بدري، 2005، ص142).

والصلاة واقية للإنسان من الصدمات النفسية وحافظة لتوازنه في المواقف الصعبة التي تواجهه أيا كانت، فيتصرف فها التصرف المناسب، مستخدما أساليب المواجهة الإيجابية، قال الله سبحانه وتعالى: {إِنَّ الإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا (19) إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعًا (20) وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا (21) إِلاَّ المُصَلِّين (22) الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهمْ دَائِمُون (23)} [المعارج: 19 - 23].

وقد ربط الله سبحانه وتعالى بين الاستعانة بالصلاة والصبر، وذلك في قوله سبحانه وتعالى: {يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِين} [البقرة:153]. وقوله سبحانه وتعالى: {وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِين (45) الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُّلاَقُو رَبِّهِمْ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِين (45) الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُّلاَقُو رَبِّهِمْ وَالْمَالِمُ إِلَيْهِ رَاجِعُون (46)} [البقرة: 45 - 46]. وعن حذيفة قالَ كانَ النَّبِيُّ صلَّى الله عليْهِ وسلَّمَ إذا حزبَهُ أمرٌ صلَّى (أبو داوود).

### ثالثا: الذكر:

26-12-2023

الذكر من العبادات القولية القلبية التي جاء الأمر بها في الإسلام، وقد ارتبطت بالطمأنينة والحالات النفسية النفسية السالبة بالغفلة عن الذكر والإعراض عنه. وقد عرفه الأصفهاني بقوله: الذِّكُرُ: تارة يقال ويراد به هيئة للنّفس بها يمكن للإنسان أن يحفظ ما يقتنيه من المعرفة، وهو كالحفظ إلّا أنّ الحفظ يقال اعتبارا بإحرازه، والذِّكُرُ يقال اعتبارا باستحضاره، وتارة يقال لحضور الشيء القلب أو القول، ولذلك قيل: الذّكر ذكران: ذكر بالقلب وذكر باللسان"(الأصفهاني، 2011، 328). والذكر هو التخلص من الغفلة والنسيان (ابن القيم، 2003، ج3، ص 349).

فالذكر حالة حضور لكل ما يهم الإنسان ويعظمه، ولما كانت العظمة المطلقة لله سبحانه وتعالى، فإنّ المؤمن المعظم لله سبحانه سيطمئن بذكر الله تعالى، لأنّه يعلم أنّ الله تعالى أكبر من كل كبير، وأعظم من كل عظيم، وأرحم من كل رحيم، وألطف من كل لطيف، وأقدر من كل قدير، ولذلك





عندما يستحضر أسماء ربه وصفاته، فإنّ سيكون في طمأنينة لا مثيل لها، قال الله سبحانه وتعالى: {الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُم بذِكْر اللهِ أَلاَ بذِكْر اللهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوب} [الرعد:28].

يقول ابن القيم: "في كل جارحة من الجوارح عبودية مؤقتة، والذكر عبودية القلب واللسان وهي غير مؤقتة. بل هم يؤمرون بذكر معبودهم ومحبوبهم في كل حال: قياما، وقعودا، وعلى جنوبهم. فكما أنّ الجنة قيعان، وهو غراسها. فكذلك القلوب بور خراب، وهو عمارتها وأساسها" (ابن القيم، 2003، ج2، ص340). ويقول مالك بدري معبرا عن بعض الدراسات النفسية الحديثة التي تفسر شيئا من الأثر الكبير للذكر بأنّ: "المداومة الطويلة على الاستغراق في التأمل والاسترخاء والترديد اللانهائي لعبارات مقتضبة مأخوذة من تصور الفرد العقائدي والإيماني يأتي بالهدوء والطمأنينة والسكينة التي تقوي من بنيته النفسية فتؤهله للحياة بدون الكحول إن كان مدمنا، أو تخفف من قلقه وتوتره إن كان عصابيا، أو حتى ربما تساعده على شفائه من بعض أسقامه العضوية. ويحدثنا الدكتور بنسون، وهو صاحب أشهر كتاب في العلاج عن طريق الاسترخاء، بأنّه لا يشترط في الاسترخاء المصاحب للتأمل العميق أن يكون المرء فيه مستلقيا على أريكة طبيب نفسي، فبالتمرين المستمر يستطيع الإنسان أن يسترخي وهو يجلس القرفصاء كما يفعل البوذي المتبتل، أو وهو جالس في مكتبه أو ما ش، أو حتى وهو يقوم برباضة الركض" (بدري، 2005، ص141).

فإذا أثبت النفسانيون أهمية الاستغراق في التأمل والمداومة الطويلة والترديد المستمر لبعض العبارات التي يتعلمها الإنسان، فيسعد بذلك ويرتاح، فكيف به إذا كان ترديده لعبارات لها معنى عقدي، وتدل على ربه العظيم الذي لا مثيل له؟ ولهذا فإنّ كثرة الذكر لله سبحانه وتعالى ستكون فها من الفوائد ما لا يستطيع أحد إحصاءه، فالذكر الكثير يؤدي للفلاح؛ قال الله سبحانه وتعالى: {.. وَاذْكُرُواْ اللهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلَحُون} [الأنفال:45]. والالتهاء عن الذكر بالمثيرات والمشتتات الأخرى مهما كانت فإنّه يورث الخسران، قال الله سبحانه وتعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلاَ وَلاَدْكُر اللهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُون} [المنافقون:9].

والذكر يؤدي للرضا، والرضا هو أعلى مطالب الصحة النفسية؛ قال الله سبحانه وتعالى: {فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبَهَا وَمِنْ آنَاء اللَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى} [طه:130]. ومما يدل على دور الذكر في الوصول للرضا والصحة النفسية أن أحد الأطباء النفسيين الباكستانيين قد عالج 64 مريضا بالاكتئاب علاجا طبيا وقسمهم إلى مجموعتين: 32 مريضا منهم أعطاهم العلاج الطبي فقط، و32 مريضا أعطاهم العلاج الطبي وطلب منهم القيام بالليل – وذلك في شهر رمضان – من الساعة 2 إلى 4 صباحا لصلاة التهجد وذكر الله، وقراءة القرآن، والدعاء، والاستغفار. وبعد أربعة أسابيع وجد أنّ 78% من المجموعة الثانية و15% من المجموعة الأولى قد تخلصوا من الاكتئاب" (مرسى، 2000، ص120).





ولذلك فإنّ الغفلة عن ذكر الله والإعراض عنه تحدث خللا عقليا معرفيا وسلوكيا؛ ولذلك يكون الإنسان تائها غير متوازن في سلوكه، وغير مطمئن في حياته، قال الله سبحانه وتعالى: {وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلاَ تُطعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا} [الكهف:28]. قال الزجاج: "أيْ: كانَ أَمْرُهُ التَّفْرِيطَ، واَلتَّفْرِيطَ، واَلتَّفْرِيطُ: تَقْدِيمُ العَجْزِ (الزجاج، 2006، ج3، ص213).

ومما يدل على أهمية الذكر في الجانب العقلي المعرفي للإنسان أنّ الله سبحانه وتعالى قد بيّن أنّ الذين يذكرون الله سبحانه وتعالى في جميع أحوالهم قياما وقعودا وعلى جنوبهم؛ هم أولوا الألباب، وهم الذين يتفكرون في خلق السماوات والأرض، ويقرون بأنّ الله سبحانه وتعالى لم يخلق ذلك باطلا؛ كما ورد في قول الله سبحانه وتعالى: {إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْلِ وَالنَّهَارِ الله سبحانه وتعالى: عَنْ الله عَمْلُواتِ وَالأَرْضِ وَبَعْوَدًا وَعَلَى جُنُوبِهم ويتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّار (191)} [آل عمران: 190- السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّار (191)}

#### رابعا: الدعاء:

26-12-2023

معنى الدعاء في اللغة: "هُوَ أَنْ تُمِيلَ الشَّيْءَ إِلَيْكَ بِصَوْتٍ وَكَلَامٍ يَكُونُ مِنْكَ"(ابن فارس، 2001، ص337). وهذا المعنى يشير إلى طلب يقدمه الداعي للمدعو راجيا تلبيته، وذلك نظرا لحاجة الداعي لذلك الطلب، وعجزه عنه، والدعاء في القرآن والسنة له دلالات متنوعة، ولكنها تتفق في التوجه النفسي نحو مصدر ما يعتقد فيه الإنسان القوة الكافية لجلب منفعة يربدها أو دفع ضريخاف منه، ولذلك جاء التوجيه القرآني بتصحيح هذا المفهوم الخاطئ لكي يتم توجيه الدعاء لله رب العالمين لأنّ بعض الناس يتجهون بدعائهم للاتجاه الخاطئ وذلك بزعمهم الوهمي توفر القوة فيمن يدعون، قال الله سبحانه وتعالى: {إِنَّ وَلِيِّيَ اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِين (196) وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلاَ أَنفُسَهُمْ يَنْصُرُون (197) وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لاَ يَسْمَعُواْ وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لاَ يُبْصِرُون (198)} [الأعراف: 196 - 198]. ووصف الله سبحانه وتعالى الذين يدعون من لا يستجيبون لهم بالضلال، قال الله سبحانه وتعالى: {وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَن لاَّ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَومِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِمْ غَافِلُون} [الأحقاف:5]. والإنسان مفطور على الدعاء، ولذلك يلجأ وبتوجه لمصدر القوة الأوحد في المواقف الشديدة، والذي يعلمه فطريا، ويدعوه لينجيه من الكروب والمصائب، ولكن بعض الناس بعد ذلك يعودون منتكسين على فطرتهم فيشركوا ويعبدوا غير الله، قال الله سبحانه وتعالى: {وَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآئِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَّمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرٍّ مَّسَّهُ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُون} [يونس:12]. وقال الله سبحانه وتعالى: {هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرّ وَالْبَحْر

حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بَهَا جَاءَ ثَهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءهُمُ الْمُوْجُ مِن كُلِّ





مَكَانٍ وَظَنُواْ أَنَهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوُاْ اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنِّ مِنَ الشَّاكِرِين} [يونس:22]. وقال الله سبحانه وتعالى: {وَإِذَا غَشِهُم مَّوْجٌ كَالظُّلُلِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلاَّ كُلُّ خَتَّارٍ كَفُور} [لقمان:32]. وقال الله سبحانه وتعالى: {وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم بِرَيِّهِم يُشْركُون} [الروم:33].

ومع أنّ جميع الناس يلجؤون للدعاء لطلب النجاة وتخفيف الضغوط، ونيل المطالب والوصول للطمأنينة، ولكن دعاء الله سبحانه وتعالى فيه الراحة والسعادة، كما يتضح من قوله سبحانه وتعالى على لسان زكريا عليه السلام: {ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًا (2) إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاء خَفِيًّا (3) قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُن بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيًّا (4)} [مريم: 2 - 4].

وقد استخدم بعض الباحثين النفسانيين المعاصرين الدعاء في البرامج العلاجية والإرشادية، وتوصلوا إلى آثار إيجابية واضحة تبين الأثر النفسي الإيجابي الكبير للدعاء؛ فقد أجرت الباحثة سماء الجروشي دراسة تجريبية عن مدى فاعلية الدعاء كبرنامج إرشادي نفسي ديني في خفض قلق السمة لدى عينة من الطلبة، فاختارت عينة من 36 طالبة جامعية، وقسمتهن إلى مجموعتين، وطبقت على إحدى المجموعتين جلسات إرشادية متضمنة لبرنامج الدعاء الذي تم تصميمه لهذا الغرض. وقامت الباحثة بقياس مستوى القلق قبل الجلسات الإرشادية وبعدها للعينة التجريبية وكذلك للعينة الضابطة، كما قارنت بين مستوى القلق لدى العينة التجريبية والعينة الضابطة، وتوصلت إلى وجود أثر كبير للدعاء في خفض القلق لدى العينة التجريبية مقارنة بما قبل الجلسات وبعدها، ومقارنة بالعينة الأخرى (الجروشي، 2007). وقد أجرى مجموعة من الباحثين دراسة عن وبعدها، ومقارنة بالعاهج العلاجية النفسية في تصعيد معنى الحياة وتقليص الاضطرابات لدى كبار السن من ذوي الاعاقات الحركية الذين يعيشون في دور العجزة، ووجدوا أكثرا إيجابيا كبيرا لذلك (Khodabakhshi-Koolaee, 2018).

وتتمثل أهمية الدعاء وآثاره النفسية بالنسبة للإنسان من خلال إشباع الحاجة للانتماء والتعلق بالقوي العظيم واللجوء إليه في الأوقات الحرجة، ولذلك يكون المؤمنون أكثر سعادة بلجوئهم لله سبحانه وتعالى وتزداد سعادتهم بقدر تعظيمهم لربهم ومعرفتهم بصفاته وأسمائه ومدى تعظيمهم لربهم، ولذلك أظهر الأنبياء والرسل سعادتهم وهم يدعون ربهم في المواقف المختلفة رابطين تلك السعادة بتعظيمهم لربهم سبحانه وتعالى لاجئين إليه متعلقين به، ومما يدل على ضرورة اللجوء لله سبحانه وتعالى، أنّه أمر بالفرار إليه، والفرار دائما يكون نحو المكان الآمن، قال الله سبحانه وتعالى: {فَفِرُواْ إِلَى آللهِ إِنِي لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ} [الذاريات ٥٠]. ومما يشبع الحاجة الفطرية للتعلق بالقوي، أنّ الله سبحانه وتعالى القوي القدير قد دعا الناس لدعائه ووعدهم بالاستجابة، كما قال بالله سبحانه وتعالى: {وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُون} [البقرة:186]. وكما قال الله عزّ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَانُ أَلَا وَعَالَهُ اللهُ عَنْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَانُهُ أَلَا وَعَالَهُ اللهُ عَنْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ اللهُ عَنْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ اللهُ عَنْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ اللهُ عَنْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وعَدْ اللهُ عَنْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ اللهُ عَاهُ وعَدْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ اللهُ عَنْ وجلّ: {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْعَلَعُهُ اللهِ عَنْ وجلًا الله عَنْ وجلًا : { الْمُورِ الْمَالَةُ الْمَالِكُونُ اللهُ عَنْ وجلًا : { اللهُ اللهِ عَنْ وجلًا : { المَالِلةُ وعَاهُ اللهِ عَنْ وجلًا : { المُنْهُ اللهِ عَنْ وعَالَةً لَا اللهِ عَنْ وجلًا : { المُنْسَلَعُ اللهُ اللهُ عَنْ وجلًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وجلًا : { اللهُ اللهُ اللهُ المُنْهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وجلًا : { اللهُ اللهُ المُنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ





وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاء الأَرْضِ أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُون} [النمل:62]. خامسا: التوبة والاستغفار:

26-12-2023

التوبة والاستغفار من المفاهيم الإسلامية المتداخلة والمكملة لبعضها، والتي تتعلق بالأخطاء، بعد اكتشافها، والسعي للتخلي عنها، وطلب العفو عنها. وذلك من أجل إزالتها، يقول الأصفهاني: "التَّوْبُ: ترك الذنب على أجمل الوجوه، وهو أبلغ وجوه الاعتذار، فإنّ الاعتذار على ثلاثة أوجه: إمّا أن يقول المعتذر: لم أفعل، أو يقول: فعلت لأجل كذا، أو فعلت وأسأت وقد أقلعت، ولا رابع لذلك، وهذا الأخير هو التوبة، والتَّوْبَةُ في الشرع: ترك الذنب لقبحه والندم على ما فرط منه، والعزيمة على ترك المعاودة، وتدارك ما أمكنه أن يتدارك من الأعمال بالإعادة، فمتى اجتمعت هذه الأربع فقد كملت شرائط التوبة" (الأصفهاني، 2011، ص169).

ويرى بعض علماء النفس أنّ الشعور بالذنب أو الخطيئة صفة ملازمة للإنسان قد تكبر وتتضخم في شعور ذلك الإنسان، حتى تشكل علامة حادة في شخصيته، وقد تقوده إلى الصراع النفسي أو النكوص والعزلة والإحباط واليأس، وتؤدي به إلى حالة اللاسواء والمرض والعلة النفسية، بل وتسوقه في كثير من الأحيان، عند أزمتها الحادة، إلى العذاب المزمن، فالانهيار في البناء النفسي، فالانتحار للتخلص من مثل هذا العذاب عن طريق التخلص من الحياة ذاتها (العاني، 1998، ص178).

ولذلك تظهر أهمية التوبة التي تعبر عن اكتشاف الخطأ والوعي التام بخطورته وآثاره السالبة، والعزم على الإقلاع عنه، والالتزام المستقبلي بعدم الرجوع إليه مرة أخرى، والاستغفار يشير إلى السعي لمحو آثار الخطأ وتغطيته والتخلص من آثاره السالبة. فالتوبة والاستغفار متلازمان، ومرتبطان بسلوك الناس وتقويمهم الذاتي المستمر لحالاتهم النفسية ولسلوكهم وأدائهم مع أنفسهم ومع من حولهم ومع ربهم، ويتم ذلك التقويم الذاتي في ضوء النتائج التي قد تكون غير مرضية للأفراد على حسب معاييرهم، أو من خلال ردود أفعال الآخرين تجاههم، أو من خلال ما يكتسبوه من معرفة تستدعى التصويب والتصحيح.

وهذه العملية تشير إلى أنّ النفس الإنسانية ليست ساكنة تجاه سلوكها، فهي في تقويم ذاتي مستمر؛ قال الله سبحانه وتعالى: {وَلاَ أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَة} [القيامة:2]. قال القشيري: "وهي النفس التي تلوم صاحبها، وتعرف نقصان حالها"(القشيري، 2013، مج3، ج6، ص185).

وتدل صفة اللوم الملازمة للنفس الإنسانية على حاجة الإنسان للتقويم المستمر، وتدل على أنّ





الوقوع في الأخطاء ممكن وغير مستحيل بالنسبة للإنسان، وهذا ما يجعله محتاج للتوبة وتصحيح المسار، وليس الاستسلام للتوجه الخاطئ والتمادي فيه، ولا الإنكار المطلق للخطأ، وللتوبة والاستغفار أهمية نفسية كبيرة في جانب الصحة النفسية ويتضح ذلك من خلال آيات القرآن الكريم والسنة النبوبة وذلك كما يلى:

- 1. يحتاج المخطئ للتقبل، حتى يتوافق مع ذاته، ويتكيف مع الآخرين، ولذلك فإنّ حالات العزل والتجنب التي يواجهه بها بعض المحيطين به تسبب له أذى نفسيا كبيرا جدا، وقد يعزز لديه الاستمرارية في السلوك الخاطئ، ولكن التائب عندما يعلم أنّ الله سبحانه وتعال يحب التوابين ويقبل توبتهم فإنّه سيشعر بالراحة والطمأنينة ويتجاوز تلك العقبة، ويسعى للتصحيح والتصويب المرجو، فقد قال الله سبحانه وتعالى: {أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ هُوَ لِيَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ اللهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيم} [التوبة:104]. وقال الله سبحانه وتعالى: إنَّ اللهَ يُحِبُّ المَّقَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِين} [البقرة:222]. وقال الله سبحانه وتعالى: إنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِّرِين} [البقرة:222]. وقال الله سبحانه وتعالى: {وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاوِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ تَوَّابًا رَّحِيمًا} [النساء:64].
- 2. بما أنّ الإنسان يكون حالة من التقويم واللوم الذاتي لنفسه ولسلوكه بصورة مستمرة، فإنّه عندما يكتشف أنّه لم يكن سائرا في الاتجاه الصحيح، أو أنّ ما قام به من سلوك كان خاطئا، فإنّه سيكون في قلق وخوف، وقد يصاب بالاكتئاب، وقد يلجأ لوسائل الدفاع النفسي السلبية، وقد يستخدم أساليب المواجهة الخاطئة، ولكن المؤمن قبل أن يصل لمثل تلك المراحل فإنّه يتذكر قوله سبحانه وتعالى: {وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُون} [آل عمران:135]. فيشعر بالأمان ويتحرر من آثار الشعور بالذنب، ولا يهمه مهما كان ذنبه فإنّ الله سبحانه وتعالى أمره أن يتجه إليه ودستغفره وبتوب إليه كما قال الله سبحانه وتعالى: {قُلْ يَاعِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيم} [الزمر:53]. وقد ورد في الحديث: عَنِ النبيّ صَلَّى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ، فِيما يَحْكِي عن رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ، قالَ: أَذْنَبَ عَبْدٌ ذَنْبًا، فَقالَ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لى ذَنْبِي، فَقالَ تَبَارِكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ عَبْدِي ذَنْبًا، فَعَلِمَ أَنَّ له رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْب، وَبَأْخُذُ بالذَّنْب، ثُمَّ عَادَ فأذْنَبَ، فَقالَ: أَيْ رَبِّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، فَقالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: عَبْدِي أَذْنَبَ ذَنْبًا، فَعَلِمَ أَنَّ له رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ، وَيَأْخُذُ بالذَّنْبِ، ثُمَّ عَادَ فأذْنَبَ فَقالَ: أَيْ رَبِّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، فَقالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ عَبْدِي ذَنْبًا، فَعَلِمَ أَنَّ له رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ، وَمَأْخُذُ بِالذَّنْب، اعْمَلْ ما شِئْتَ فقَدْ غَفَرْتُ لَكَ" (مسلم، 1436، حديث رقم 2758).
- 3. عندما يعلم المخطئ أنّ التوبة يترتب علها أجر وثواب عظيم، فإنّ هذا سينقله من حالة





الإحباط إلى الفاعلية والعزيمة والإرادة المدعمة لتصحيح مسيرته، والمعززة لكفاءته والمنمية لدافعية الإنجاز لديه، وقد وردت آيات وأحاديث كثيرة في الثواب الكبير والثناء العظيم الذي سيناله التائبون والمستغفرون، قال الله سبحانه وتعالى: {التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْعَامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدونَ الآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ المُنكرِ الْحَامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدونَ الآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ المُنكرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِين} [التوبة:112]. وقال الله سبحانه وتعالى: {وَأَنِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعْكُم مَّتَاعًا حَسَنًا إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلٍ فَضْلُهُ وَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنِّيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم كَبِير} [هود:3].

وقال الله سبحانه وتعالى: {وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مِّدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلاَ تَتَوَلَّوْاْ مُجْرِمِين} [هود:52]. وقال الله سبحانه وتعالى: {يَا مِّدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتَةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلاَ تَتَوَلَّوْاْ مُجْرِمِين} [هود:52]. وقال الله سبحانه وتعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ يَوْمَ لاَ يُخْزِي اللَّهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِير} [التحريم:8].

### ملخص الدراسة وتوصياتها:

26-12-2023

تمثل السكينة مطلبا غاليا وغاية عالية لما لها من أهمية في الصحة النفسية والعقلية للإنسان، فالسكينة جوهرة ثمينة نزلها الله سبحانه وتعالى في قلوب الأنبياء والمؤمنين في ساعات الشدة فزادتهم إيمانا وثباتا وأمنا وطمأنينة، وجعلتهم أكثر فاعلية وتأثيرا في أداء أصعب المهام في أحلك الظروف، ولذلك فإنّ الإعداد لنيلها واكتسابها ينبغى أن ينال أهمية كبيرة.

وهدفت الدراسة الحالية للكشف عن العوامل المؤدية للسكينة في ضوء القرآن الكريم. وتم الاعتماد على المنهج الوصفي التحليلي لتحقيق ذلك الهدف العام، وذلك باستقراء الآيات القرآنية وتحليل الدراسات النفسية المتاحة. وتمثلت أبرز نتائج الدراسة في الكشف عن ثلاثة عوامل مؤدية للسكينة هي: العامل الإيماني، والعامل العقلي المعرفي، والعامل السلوكي العملي. واتضح أنّ الإيمان يؤثر في السكينة من خلال تحقيق الاتزان النفسي والتنظيم الانفعالي، ومن خلال تنمية الصلابة النفسية ومواجهة المواقف الصادمة بإيجابية. واتضح من القرآن الكريم أهمية التركيز على المكونات العقلية في بعث الطمأنينة والسكينة والصحة النفسية للإنسان، فقد ارتبطت الحالات النفسية الإيجابية بالمكونات والعمليات العقلية الإيجابية التي وردت في القرآن الكريم في مقام المدح والثناء على من يقوم بها والنتائج المرجوة المتعقلة بها، ومنها: الاستكشاف والبحث الهادف لجلب الطمأنينة، والمطالبة بالأدلة والبراهين للوصول لليقين، والتفكر الذي فيه الراحة والعلاج.





واتضح أنّ الأعمال والتصرفات السلوكية الجالبة للسكينة تضمنت كلا من: الاستماع للقرآن الكريم وتلاوته وتدبره، الصلاة، الذكر، الدعاء، والتوبة والاستغفار.

وفي ضوء نتائج هذه الدراسة ومن أجل تحقيق السكينة لابد من مراعاة التوصيات التالية:

- تنمية الإيمان زيادته، لتعظيم الخالق واستشعار قربه ومعيته، ولطفه ورحمته وعلمه وإحاطته، وقدرته ولطفه، وسائر صفاته وأسمائه، واستكمال كل أركان الإيمان من خلال الرسائل المتنوعة، وعبر أوقات مختلفة، لأنّ زيادة الإيمان تسكن النفس، وتنظم الانفعالات وتضبط الدوافع وتحسن إدارتها، وتنعي الصلابة النفسية، فيزول القلق والخوف والحزن، وتقل آثار الضغوط التي تواجه الأفراد والمجموعات في حياتهم.
- 2- تنمية الجوانب العقلية المعرفية، وذلك بتوجيه العقل ومكوناته للبحث والاكتشاف والتفكر والتدبر وتوظيفه في المجالات الإيجابية، وإكساب الأفراد عمليات التحليل العقلي والمنطقي، لتساعدهم في الحكم على الأمور واتخاذ القرارات وحل المشكلات، فلا يعظم لديهم الوهم، ولا يتمالكهم الوهن، فتكون مسيرتهم متجهة في الطريق الصحيح، وحلهم للمشكلات مبني على المهارات السليمة، واتخاذهم للقرارات مؤديا لما يسكنهم في المدلهمات.
- 5- ترويض النفوس وتدريبها على الأعمال والتصرفات السلوكية المؤدية للسكينة، وذلك عن طريق تعلم القرآن وتدبره وقراءته والمداومة على ذلك، وأداء الصلوات والشعائر وفق متطلباتها، وإعمار القلوب وترطيب الألسن بالذكر، والتعلق بالله ورجائه ودعائه في كل حين، والرجوع والتوبة والاستغفار عند الزلل، فهذه كلها أعمال محصنة من عوامل القلق والاضطراب والصدمات، وجالبة للسكينة.
- ضبط محتوى الرسائل التواصلية وتحكيم محتواها لكي يكون جالبا للسكينة وليس مزعزعا للأمن النفسي، وأن يكون محتواها مليئا بالبشرى والمبشرات، وأفضل تلك المبشرات والمسكنات ما تضمنته الآيات القرآنية والأحاديث النبوية من الثواب والخير، والحث على العمل الصالح والتفاؤل والرجاء وحسن الظن، والصبر، والتحمل، والثبات، والتفكر.
- 5- العمل على تنمية الاتجاهات الإيجابية وتصحيح المفاهيم الكثيرة النابعة من العادات والتقاليد السلبية التي تعزز التشاؤم والتطير وتشوه التفكير وتجلب القلق والتردد، والعمل على إحداث التعلم بالطرق السليمة وتعليم ما ينفع الناس ويشرهم بالخير والثواب ويجلب لهم الطمأنينة والسكينة.





## المصادروالمراجع

## القرآن الكريم

26-12-2023

- 1. ابن حبان، محمد. صحیح ابن حبان: (https://www.dorar.net/hadith/)
- 2. ابن سعد، احمد (2012). الصلابة النفسية: المفهوم والمتعلقات. مجلة دراسات: جامعة عمار ثليجي، الجزائر، ع21، ص31-41.
- 3. ابن سلام، أبو عبيد القاسم (2000). كتاب الإيمان ومعالمه، وسننه، واستكماله، ودرجاته. تحقيق وتخريج: الألباني، محمد ناصر الدين. الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع.
- 4. ابن عاشور، محمد الطاهر (1984). تفسير التحرير والتنوير، تونس: الدار التونسية للنشر.
- 5. ابن فارس، أبو الحسين أحمد (2001). معجم مقاييس اللغة، ط1، بيروت: دار إحياء التراث العربي.
- 6. ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر (2003). مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين. تحقيق عماد عامر، القاهرة: دار الحديث.
- 7. ابن كثير، إسماعيل بن عمر (2000). المصباح المنير في تهذيب تفسير ابن كثير. جماعة من العلماء، ط2، الرباض: دار السلام للنشر والتوزيع.
  - 8. أبو داوود، سليمان بن الأشعث. سنن أبي داؤود: (https://www.dorar.net/hadith/)
- 9. الأصفهاني، الراغب (2011). مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق صفوان عدنان داوودي، ط5، دمشق: دار القلم.
  - 10. الألباني، محمد ناصر الدين. صحيح الجامع: https://www.dorar.net/hadith).
  - 11. البخاري، محمد بن إسماعيل (1423). صحيح البخاري، ط1، دمشق: دار ابن كثير.
- 12. بدري، مالك (1995). التفكر من المشاهدة إلى الشهود. ط4، الرياض: الدار العالمية للكتاب الإسلامي.
- 13. بدري، مالك (2005). حكمة الإسلام في تحريم الخمر: دراسة نفسية اجتماعية، بيروت: المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط2، 2005.
- 14. بدري، مالك بابكر (1989). مشكل أخصائي النفس المسلمين. ترجمة منى كنتباي، ط1، الخرطوم: شركة الفارابي للنشر والأدوات المكتبية.
- 15. البلغي، أبوزيد (1424). مصالح الأبدان والأنفس، تقديم ودراسة مالك بدري ومصطفى عشوي، الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية.



- 16. بهيج، رحيل (1434). أثر الصلاة في العلاج النفسي (https://www.alukah.net/culture/0/55573/#ixzz6Zmh0lbeN)
- 17. بوعون، فوزية (2017). أثر القرآن الكريم في تخفيض مستوى الضغط النفسي، مجلة الإحياء، جامعة باتنة، الجزائر، ع 20، ص 489- 516
- 18. بيك، أرون (2000). العلاج المعرفي والاضطرابات الانفعالية. ترجمة عادل مصطفى، ط1، القاهرة: دار الآفاق العربية.
- 19. جبل، محمد حسن (2012). المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم. ط2، القاهرة: مكتبة الآداب.
- 20. جراح، خولة أكرم فلاح (2011). فاعلية التربية الإسلامية في تحقيق السكينة والأمن النفسي، رسالة دكتوراه غير منشورة، الأردن: جامعة اليرموك، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية.
- 21. الجروشي، سماء محمد (2007). مدى فاعلية الدعاء كبرنامج إرشادي نفسي ديني في خفض قلق السمة لدى طلبة كلية الآداب بجامعة السابع من أكتوبر بمدينة مصراتة، رسالة ماجستير غير منشورة، ليبيا: مصراتة، جامعة 7 أكتوبر.
- 22. الحبيب، طارق بن علي (2003). العلاج النفسي والعلاج بالقرآن، ط1، الرياض: مؤسسة الجريسي للنشر والتوزيع.
- 23. الحجازي، مدحت عبد الرازق (2012). معجم مصطلحات علم النفس. ط1، بيروت: دار الكتب العلمية.
- 24. الخاطر، عبد الله (دت). الحزن والاكتئاب في ضوء الكتاب والسنة، الرياض: مطابع أضواء البيان.
- 25. خليفة، عبد اللطيف محمد ومعتز سيد أحمد (1997). الدوافع والانفعالات، الكويت: مكتبة المنار الإسلامية.
- 26. خليل، محمد يوسف (2002). الصلاة وأسرارها النفسية بالمفاهيم السلوكية المعاصرة. الكوبت: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية.
- 27. الدهشان، محمود محمد (2012). السكينة ونظائرها في القرآن الكريم: دراسة موضوعية. رسالة ماجستير غير منشورة، فلسطين: الجامعة الإسلامية (غزة)، كلية أصول الدين.
- 28. الرازي، فخر الدين (2012). التفسير الكبير: مفاتيح الغيب. تحقيق: سيد عمران، ط1، القاهرة: دار الحديث.
- 29. الزجاج، أبو اسحق إبراهيم السري (2006). تهذيب معاني القرآن وإعرابه، (هذبه: عرفان بن سليم حسونة)، ط1، بيروت: المكتبة العصرية.





- 30. زعقار، فتحي (2013). الأثر الفيزيولوجي لسماع صوت القرآن الكريم. مجلة دفاتر المخبر، جامعة محمد خيضر بسكرة في الجزائر، ع 11، ص87- 110.
- 31. الزمخشري، محمود بن عمر (2006). الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاوبل في وجوه التأوبل. ط1، بيروت: دار الكتاب العربي.
- 32. السعدي، عبد الرحمن بن ناصر (1426). تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان. ط2، الدمام: دار ابن الجوزي.
- 33. سنكلير، ميشيل؛ وهولينقوورث، بليندا (2019). مختصر العلاج المعرفي السلوكي. ترجمة: العرجان، سامى صالح، ط1، عمان: دار الفكر.
- 34. شيوتا، ميشيل ن. وكالات، جيميس و. (2014). الانفعالات. (ترجمة علاء الدين كفافي، مايسة النيال، وسهير سالم)، ط1 عمان: دار الفكر.
- 35. الصنيع، صالح بن إبراهيم (2000). التدين والصحة النفسية. الرياض: مطبعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- 36. الطبري، محمد بن جرير (2012). تفسير الطبري: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تهذيب وتقربب: الخالدي، صلاح عبد الفتاح. ط2، دمشق: دار القلم.
  - 37. العانى، نزار (1998). الشخصية الإنسانية في التراث الإسلامي، عمان: دار الفرقان.
- 38. الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد (2001). إحياء علوم الدين. بيروت: دار الكتب العلمية.
- 39. غماري، طيبي (2014). التدين والصحة النفسية في الجزائر: تبريرا للعلاقة بين الإسلام وعلم النفس. مجلة التشريع الإسلامي والأخلاق، 15، ص ص 65-86
- 40. القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري (2001). مختصر تفسير القرطبي. اختصره: الشيخ عرفان حسونة، ط1، بيروت: دار الكتب العلمية.
- 41. القشيري، أبو القاسم عبد الكريم بن هوزان (2013). تفسير القشيري: لطائف الإشارات. ط1، القاهرة: دار الغد الجديد.
- 42. الماوردي، علي بن محمد بن حبيب (2012). النكت والعيون: تفسير الماوردي. ط3، بيروت: دار الكتب العلمية.
- 43. مرسي، كمال إبراهيم (2000). السعادة وتنمية الصحة النفسية، ط1، القاهرة: دار النشر للجامعات.
- 44. مسلم، مسلم بن الحجاج (1436). صحيح مسلم، تحقيق رائد بن صبري ابن أبي علفة، ط2، الرباض: دار الحضارة للنشر والتوزيع.
  - 45. نجاتي، محمد عثمان (1997). القرآن وعلم النفس. ط6، القاهرة: دار الشروق.
- 46. نصار، رأفت منسي (2019). السكينة في ضوء السنة النبوية: دراسة موضوعية. مجلة البحوث الإسلامية، س5، 37، 170-139.



26-12-2023 العدد الأول

# 47. يوسفي، حدة (2013). الصلابة النفسية وعلاقتها باستراتيجيات المواجهة لدى عينة من طالبات الجامعة. مجلة دراسات، جامعة عمار ثليجي، الجزائر، ع24، ص117-147

- 48. Khodabakhshi-Koolaee, Anahita, Heidari, Fatemeh & Motlagh, Firoozeh (2018). The effect of mixed prayer and positive psychology group therapy on life meaning and death anxiety among elderly women with physical-motor disabilities. Journal of Research on Religion & Health; 4(2): 16-28
- 49. Seligman, M. & Peterson, C. (2000). Positive Clinical Psychology. <a href="http://www.psych.upenn.edu/">http://www.psych.upenn.edu/</a>
- 50. Sheldon, M. & King (2001). Why Positive Psychology is Necessary? American Psychologist. 56(3), 216-217.
- 51. Taylor, Shelley E (2015). Health Psychology, 9<sup>th</sup> Ed. New York: McGraw-Hill.





# الحارث بن أسد المحاسبي مؤسس علم الوساوس والخطرات "علم النفس"

إبراهيم بوزيداني

دكتور محاضر، جامعة إسطنبول كلية الإلهيات، قسم علم النفس الديني، تركيا ibrahim.bouzidani@istanbul.edu.tr Orcid.org/0000-0003-3585-9352

# Al-Harith bin Asad Al-Muhasibi, The Founder of the Science of Insinuations and Phantasms "Psychology"

Ibrahim Bouzidani

Dr. Öğretim Görevlisi., Istanbul University Faculty of Theology, Department of Psychology of Religious, Turkey

 $ibrahim.bouzidani@istanbul.edu.tr\ Orcid.org/0000-0003-3585-9352$ 



#### المقدمة

عند دارسة تاريخ نشأة وتطور علم النفس الحديث، نجد أن الكثير من المصادر الغربية وحتى العربية تشير إلى محطتين هامتين وهما: الأولى تتمثل في أعمال كل من عَالِي الأعصاب، الروسي إيفان بفلوف Ivan Pavlov (1832) والطبيب الألماني لهلم فونت Welhilm Wuntd (1920) والطبيب الألماني لهلم فونت Sigmund Freud (1920) والطبيب الألماني لهلم فونت ألموسد فرويد Sigmund Freud والثانية تتمثل في المدرسة التحليلية وأعمال مؤسسها سيغموند فرويد (1930 - 1856) والمحطة الأولى أخرجت علم النفس من دائرة الفلسفة، ووضعته في دائرة العلم التجربي من خلال التفسير البيولوجي للسلوك البشري، والمحطة الثانية حاولت تفسير السلوك الإنساني من خلال الجهاز النفسية اللاشعوي للإنسان. وربطوا هذا التطور بأعمال فلاسفة وعلماء الحضارتين االإغريقية والرومانية. وأبعدت أو تجاهلت جهود وأعمال الكثير من العلماء في باقي الحضارات والثقافات الشرقية. وأصبحت هذه النظرة التاريخية المبتورة لتطور علم النفس هي الحقيقة المعتمدة في مشارق الأرض ومغارها دون محاولة جادة لتمحيصها والتأكد من صحتها وفق المعطيات التاريخية والثقافية لمختلف الشعوب والملل.

هذه النظرة المتحيزة كان لها آثار سلبية عديدة وبخاصة في الجانبين، المعرفي والأخلاقي. فمن الجانب الأخلاقي، طبع هذا التصور المبتور في أنفس طلاب العلم والمعارف النفسية المسلمين عقدة النقص، بحيث أصبح من المسلمات أن العلوم النفسية والاجتماعية هي علوم غربية بحتة، وأن للمدارس الغربية يد السبق في رسم منطلق هذا العلم ومناهجه ووجهته المستقبلية، هذا من جهة. ومن جهة أخرى نجد أن لهذا التأريخ المبتور ضرراً معرفياً، بحيث يحرم الدارسين والباحثين في المجالات النفسية والاجتماعية من موارث وحقائق ومساهمات جادة من علماء وباحثين من مختلف الثقافات. لذلك ومن هذا المنطلق التاريخي والمعرفي والأخلاقي، كان من الواجب التعريف بمساهمات الثقافة الإسلامية ودورها السبَّاق في نشأة وتطور العلوم النفسية والاجتماعية من أجل إثراء حقول المعرفة وتنوير مختلف الثقافات بهذه الانجازات العلمية الهامة.

ولعل من بين أبرز من كانت لهم إسهامات مهمة في نشأة علم النفس في الحضارة الإسلامية، الفقيه والمتكلم وعالم السلوك الحارث بن أسد المحاسبي (ت. 857/243)، لذا سنسعى من خلال هذا العمل على إعطاء معالم وأسس تدعم ادعاءنا القائل إن المحاسبي هو المؤسس الأول لعلم جديد —علم النفس- عجز معاصروه على فهمه أو استيعابه، بحكم افتقار تلك الفترة لمناهج

على زيعور، علم النفس في ميادينه وطرائقه، (بيروت: مؤسسة عزالدين للطباعة والنشر،  $^1$  293/1413)،  $^0$  35.





وآليات تُسَيِّل استيعاب مثل هذه المعرفة الجديدة. فرغم أننا نجد إشادات مهمة من بعض المستشرقين مثل المستشرق الألماني ثيودور نولدكه Theodor Noldeke (1930 - 1930)، بأنَّه إمام التحليل النفسي بين علماء الإسلام، إلى المستشرق الفرنسي لويس ماسينيون Louis Massignon التحليل الذي اعتبر المحاسبي محللا نفسيا من الطراز العالمي. إلا أننا لا نجد تأصيلا معرفياً واضحا لجهود المحاسبي في سعيه لتطوير علم النفس والتفاصيل التأسيسية له.

لذلك سيركز هذا العمل على أبراز الرحلة النفسية والفكرية التي مرَّ بها المحاسبي في إنتاج هذا الفرع المعرفي الجديد الذي جهله من حوله ووقع بسببه ضحية للنقد والهجران من علماء زمانه، وعلى رأسهم الإمام أحمد بن حنبل، رغم إعجابه بعلو كعبه في علاج النفوس وتوجيهها. وما يُمَيِّز عَمَلنا هذا عن غيره، هو أنه يؤصل لفكرة أنَّ المحاسبي هو مؤسس علم النفس في العالم الإسلامي. حيث سندعم هذا الزعم بمجموعة من الأدلة التاريخية وما توصل إليه بعض الدارسين لفكره كما تختلف هذه الدراسة بأنها أصلت لمدرسة المحاسبي النفسية، وحددت مراحل التأسيس بنوع من الدقة، والمنهجية المعرفية التي استخدمها للتأسيس لهذا العلم الجديد. فمن هو عالم النفس هذا؟ وكيف توصل إلى هذا العلم الجديد؟ وماهي التسمية التي خصَّ بها هذا الفرع المعرفي في ذلك الزمن؟ وقبل ذلك كله ما هي الظروف السياسية والمعرفية التي ساهمت في صقل شخصيته الفكرية والسلوكية؟ وما هي أهم إسهاماته العلمية في علم النفس؟ ولكن قبل الشروع في الأسئلة، نعرج أولا بالحديث عن المنهج المستخدم في هذه الدراسة.

## 1. منهج الدراسة

26-12-2023

اعتمدنا في دراستنا هذه على تقنية تحليل المحتوى الاستقرائي دراستنا هذه على تقنية تحليل المحتوى الاستقرائي العلم والمعرفة. حيث ترتكز وتعتبر من المناهج البحثية المعتمدة، وتستخدم في العديد من فروع العلم والمعرفة. حيث ترتكز هذه التقنية على وصف البيانات النصية، وتفسيرها، باستخدام عملية منهجية للترميز، والتفسير، تهدف إلى تطوير المعرفة وفهم الظاهرة قيد الدراسة. وهي منهجية تتناسب وطبيعة دراستنا، حيث سنسعى لاستقراء أهم التراث المدون والمطبوع للإمام المحاسبي، والذي يخدم دراستنا. ونستخلص من خلالها النصوص التي تساعدنا في رسم معالم المنهجية العلمية والعملية التي القرحها المحاسبي في تعديله للسلوك الإنساني.

يرى بعض الباحثين أن لتقنية تحليل المحتوى الاستقرائي خمس خطوات مهمة حيث يصل الباحث من خلالها إلى مراده المعرفي. وتتمثل هذه الخطوات في الآتي: الخطوة الأولى وتتمثل في القراءة والتعرف على النصوص المراد دراستها، وفي الخطوة الثانية يقوم الباحث بتحديد الصورة

Assarroudi, A, Nabavi, F, Armat, M, Ebadi, A. and Vaismoradi, M., "Directed qualitative and elaboration of its underpinning methods and data content analysis: the description .5process", Journal of Research in Nursing, 23/1, (2018): analysis





الكبرى للموضوع المستهدف بالدراسة؛ أما الخطوة الثالثة فتتمثل في تحديد المعني والنصوص الدقيقة المعبرة عن موضوع الدراسة؛ بعد عملية التدقيق السابقة تأتي الخطوة الرابعة لتركز النقاط النوعية في النصوص، والتي تعتبر المداخل الأساسية لمكونات وعناصر الدراسة -لذلك نجد من الباحثين من يسمى هذه التقنية بـ "تحليل المحتوى النوعي Qualitative Content Analysis"؛ وتختم هذه التقنية بخطوة خامسة تتمثل في التوليف والتفسير لتلك المعلومات النوعية وإعادة بناء منتج معرفي جديدة. وسنسعى خلال المستقات من النصوص الأصلية أو الفرعية، وإعادة بناء منتج معرفي جديدة. وسنسعى خلال مراحل عملنا هذا، تتبع خطوات هذا المنهج من أجل الوصول إلى الفائدة المرجوة، وهي تحديد معالم الفرع المعرفي الجديد الذي أبدعه الحارث المحاسبي رحمه الله تعالى، وموضوعه والمنهج الذي أستخدمه لذلك الغرض.

لكن ومن أجل الفهم الجيد لفكر الإمام المحاسبي، كان من الواجب التعرف على السياقات السياسية والاجتماعية والفكرية التي ساهمت في بناء نفسيته وشخصيته، وفكره.

## 2. الأوضاع الفكرية والسياسية والاجتماعية والبناء المعرفي والنفسي للمحاسبي

البيئة، والسياسية، والثقافة، والأوضاع الاجتماعية والفكرية، كلها عناصر تركت بصمتها في البناء الفكري والعاطفي والنفسي والسلوكي للإمام المحاسبي. فمن غير الممكن فهم فكر المحاسبي دون فهم المحيط العام الذي نشأ فيه. ولد المحاسبي في النصف الثاني من القرن الأول الهجري، حوالي 165 هـ/781م بالبصرة، وتوفي ببغداد سنة 243هـ/851م. كانت الأوضاع خلال حياته تختلج جراء الصراعات السياسية والفكرية والاجتماعية آنذاك. 4 ولعل انتماء والده للقدرية 5 كما ذكر كُتًابُ سيرته، لأكبر دليل على حساسية الوضع حوله. وهذا الواقع الأسري، يوحي بأن المحاسبي كان على احتكاك بمصادر معرفية عالية حلال طفولته، ومن المؤكد أنه كان يسمع النقاشات المعرفية العميق حول الاعتقاد والفقه والسياسة والاجتماع، وهذا ما سيصنع منه مستقبلا متكلما بارعا، صاحب قدرات عالية في الرد على المعتزلة من جهة، ومن جهة أخرى خصما لدوداً لكل التوجهات الفكرية المعادية لفكر أهل السنة، من صفوية وقدرية ومعتزلة. كما أن هذا التكوين التجريدي غير المباشرة أهله للتعامل العميق مع أسرار النفس وحركة الفكر والشعور. وأورد السمعاني (ت. 166/562) في كتابه الأنساب متحدثاً عن المحاسبي، تصديقاً لما أوردناه، ما

Vears, D.F., & Gillam, L., "Inductive content analysis: A guide for beginning <sup>3</sup> qualitative researchers. Focus on Health Professional Education", A Multi-/1 (2022): 111-127.23 Professional Journal.

<sup>4</sup> الحارث بن أسد المحاسبي، الوصايا، تحقيق. عبد القادر أحمد عطا (بيروت: دار الكتب العلمية، 1986/1406)، ص:





يلي: "له كتب كثيرة في الزهد وفي أصول الديانات والرد على المخالفين من المعتزلة والرافضة، وكتبه كثيرة الفوائد جمعة المنافع".<sup>6</sup>

### 2. 1. المحاسبي والتغيرات السياسية والاجتماعية

26-12-2023

سياسياً نجد المحاسبي عاصر ثمانية من خلفاء الدولة العباسية. فقد ولد خلال فترة حكم الخليفة موسى بن محمد المهدي (الهادي) (169-170ه). وعندما بلغ سنه الخامسة تولى الخلافة هارون بن محمد أبو جعفر (الرشيد) (170-1938ه)، ثم محمد بن هارون الرشيد (الأمين) (193-1938ه)، و إبراهيم بن المهدي (202-203ه)، ومحمد بن هارون الرشيد (المعتصم) (218-227ه)، و هارون بن محمد (الواثق) (227-232ه)، وجعفر بن محمد المعتصم (المتوكل على الله) (232-247ه). حيث نجد أن الفترة التي عاش فيها المحاسبي تتميز بأمرين، فمن جهة عاش العصر الأول للدول العباسية، والذي تميز بالازدهار الصناعي والتجاري والعسكري والفكري، وهو الفترة المتدة من 132هـ وحتى 232هـ ومن جهة أخرى شهد بداية فترة الانحطاط والانحدار، وهي الفترة التي تبدأ من فترة خلافة جعفر بن محمد المعتصم بداية من سنة 232هـ وما بعدها.

فنجد أن المحاسبي شهد الاستقرار السياسي والعسكري، وما يصحبه من أخلاق العزة والقوة ونهضة متعددة الجوانب، وما يكون لها من انعكاسات على الواقع الاجتماعي. كما نجده أيضا قد شهد انبساط النعمة وانطلاق الناس فها دون شكر أو تقدير، بل سخرت هذه النعم في معصية الله عز وجل والتمادي في مظاهر المجون والانحراف. وشهد ويلات الصراع السياسي وكيف أن الدماء البريئة قد تسفك دون وجه حق. كل هذه المعطيات تركت بصمتها في نفسية الإمام المحاسبي ومنهجه الفكري والذي سيظهر في سلوكه ونشاطه المعرفي مستقبلا. وأيضا سيكون قادراً على تحليل الانحرافات التي تنتج عن الرقي الاجتماعي والأمان السياسي، وتلك الشوكات والحالات النفسية الناتجة عن الأوضاع الاجتماعية المتردية، والفوضي السياسية.

## 2.2. المحاسبي والتغيرات الفكرية والمذهبية

في هذا التوقيت الذي كانت تموج فيه الأوضاع السياسية صعوداً وهبوطاً، كانت هناك تغيرات على الساحة الفكرية لا تقل خطورة عن تلك التي تحدث في السياسة. بل يمكن اعتبارها المحرك الحقيقي للتغيرات التي حصلت في الجوانب السياسية والاجتماعية، والتي كان لها أيضا بصمة خاصة في ميولات وتوجهات الإمام المحاسبي الاعتقادية والسلوكية والمعرفية. فبعد أن كانت الدولة الأموية تخوض صراعاً وجودياً مع الخوارج والشيعة، حيث قامت بحصر نفوذهما وتحجيم

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> أبو سعد محمد بن منصور التميمي السمعاني، **الأنسك**، تحقيق. عبد الرحمن بن يحي المعلمي اليماني وآخرون، (حيدر آباد: دائرة المعارف العثمانية، 1977/1397)، 12: 103.

<sup>7</sup> جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تلريخ الخلفاء، تحقيق. اللجنة العلمية بمركز دار المناهج للدراسات والتحقيق العلمي، الطبعة 2. (جدة: دار المنهاج للنشر والتوزيع، 2013/1434)، ص 417-537.







خطرهما، توجه الشيعة من الصراع العسكري والسياسي إلى تركيز أسس مذهبهم في التشريع والعقيدة. وبدأت بوادر صراعات فكرية جديدة تبرز في الساحة المعرفية والاعتقادية في المجتمع الإسلامي. من جهة أخرى، وقعت الدولة الأموية في تحدٍ جديد اخترق أن تكون ضمن أروقة الحكم، والمتمثل في التيار الجبري المنحرف، والذي جاء به الجعم بن صفوان. 8 هذا المذهب الذي دفع إلى التماهي أو التملق من بعض العلماء للحكام سيكون سبباً في توجه عام يحكم علماء أهل السنة مستقبلا في الابتعاد عن أبواب الحكام أو غَشَيان مجالسهم. وهذا كان نهج الإمام المحاسبي طوال حياته. وجاءت حادثة عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث ورفضه الولاء بالطاعة للحجاج بن يوسف الثقفي، لكي تؤصل لفكر الولاء النفسي والخضوع الديني التام للسلطة السياسية بغض النظر عن أدائها الأخلاقي. لهذا نجد قتادة يعلق على هذه المسألة قائلا: إنما أحدث الإرجاء هزيمة ابن الأشعث". 9 وبهذا نجد الفكر الإرجائي جاء ليتم ما أسس له فكر الجَبريُ، ورسما معاً معالماً وأسساً منحرفة في الممارسة السياسية والاعتقادية.

جراء هذا الصراع، كان من الواجب على علماء أهل السنة والجماعة أن يواجهوا هذه الانحرافات الفكرية والعقدية والتي ألقت بظلالها على الحياة السياسية والاجتماعية. وحمل لواء هذه الحملة الحسن البصري، حيث عملوا على الموازنة بين الآراء وتوضيح مكان الخطأ والانحراف. وسنجد أن الإمام المحاسبي هو امتداد طبيعي لهذه المدرسة وما تدعوا إليه من فكر وما توجه إليه من سلوك سياسي واجتماعي. وفي القرن الثاني الهجري، ومن صلب مدرسة الحسن البصري، ولدت فرقة جديد سميت بالمعتزلة، تزعمها واصل بن عطاء وعمر بن عبيد وهما تلامذة الحسن البصري. حيث حاولت هذه المدرسة الموازنة بين فكر الجبر والقدرية، لكن بمنهج مخالف لما كان عليه الحسن البصري ومدرسة أهل السنة. وبنهاية القرن الثاني الهجري أصبح مذهب الاعتزال منهجاً فكرياً مستقلاً، حيث كان لحركة ترجمة كتب الفلسفة اليونانية دور هام في دعم مذهبهم. ويرى بعض الباحثين أن الفكر الاعتزائي هو من شكل روح المحيط الثقافي الذي قامت على أسسه الدولة العباسية. 10

وبهذا نرى أن المحيط الذي نشأ فيه الإمام المحاسبي وهو البصرة أو بغداد التي انتقل إليه لاحقاً، كان يعجُّ بحركة فكرية تتسم بالتناقض والتدافع. وأنَّ هذه الحركة الفكرية كانت شديدة وعنيفة. وكانت تسعى لاختراق أروقة السياسة والمساجد والحياة الاجتماعية. ونجد أن والد المحاسبي نفسه كان قدرباً، كما أشرنا إلى ذلك سابقاً. لكنه ورغم هذا الواقع الأسرى الذي نشأ فيه

العمد بن محمد بن عبد ربه الأندلسي، العقد الفريد، تحقيق. مفيد محمد قمحية، (بيروت: دار الكتب العلمية، (1404)، 1: 46.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>عبد الله بن أحمد بن حنبل، السنة، تحقيق. محمد بن سعيد بن سالم القحطاني، (الرياض: دار ابن القيم، 1406/1406)، 1: 319.

<sup>11</sup> الحارث بن أسد المحاسبي، *العقل وفهم القرآن*، تحقيق، حسين القرّتابي (بيروت. دار الفكر، 1971/1391)، ص 11.





المحاسبي، إلا أنه تأثر بفكر والدته التي كانت على مذهب سني سليم. 11 وهذا ما يبرز لنا شخصية المحاسبي المستقلة، والمتمتعة بمنطق سليم، وكذا الرعاية الربانية له، بأن حفظ من اتباع المناهج المنحرفة منذ صغره. وهذه الرعاية ستتجلى أيضا في سلوكاته اليومية وعلاقته بخالقه سبحانه وتعالى. كما نجد أنَّ انتماء والده للفكر "حرية الإرادة والخير" قد ساعده على الاطلاع على فكرهم، وكذا الاحتكاك برجال الفكر والكلام. هذا ما سيشحذ ملكات المحاسبي الكلامية والجدلية، ويسخرها فيما بعد للرد على شبهات الجبرية والقدرية وغيرهما من المذاهب المنحرفة.

### 2. 3. المحاسبي والمدارس الصوفية والفقهية

26-12-2023

بالإضافة إلى ما سبق من تقلبات السياسية والفكرية، كانت هناك حركة معرفية مهمة بين علماء أهل السنة. أين نجد أن المدارس الفقهية والسلوكية أخذت في التبلور وكسب اهتمام العامة والخاصة بما تبلوره من آراء تمس الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية. حيث نجد أن الحسن البصر يواصل شقَّ طريقه السلوكي والتربوي، حيث أسس لمدرسة تصوفية تجمع بين التكوين الشرعي والاعتقادي السليم، بالإضافة إلى التربية السلوكية والمعنوية القويمة. وهي المدرسة التي ستكون منطلق الإمام المحاسبي ومحور تربيته ودعوته. وهنا تجدر الإشارة إلى أن الكثير من التغيرات حصلت في مدارس التصوف وبدرجات متفاوتة خلال الفترة الفاصلة بين الحسن البصري ومدرسته الأولى ووصولا إلى الفترة التي عاش فيها الإمام المحاسبي. بين كل تلك التغيرات الحاصلة في المدارس الفقهية والتصوفية، نجد أن الإمام المحاسبي كان يجنح دائما لذلك التوجه المحافظ على المعين الصافي للقرآن والسنة. حيث نجده أن في الجانب السلوكي، جعل المدرسة البصرية مرجعيته، وفي جانبه الفقهي جعل أهل الحديث مرجعيته.

وبهذا نجد أن التكوين المعرفي والسلوكي للمحاسبي استند أساساً على أعلام أهل السنة في الحديث والفقه والسلوك، وهذا ما يؤهله لتحديد توجهه المستقبلي واستقراء معالم السواء والانحراف في مسار المدارس الكلامية والتصوفية، والفقهية، وآثارها في الفكر والسياسة والاجتماع. ويرسم من خلال هذه المعطيات مساره الإصلاحي. ومما تجدر الإشارة إليه فهذا المقام، هو أن الإمام المحاسبي ليس "مصلح أو فيلسوف دور الانحطاط" كما وصف المفكر بوتول هو أن الإمام المحاسبي ليس تعدون وابن تيمية وأبو حامد وغيرهم من المصلحين الذين انتقدوا الأوضاع الاجتماعية في فترات كانت فيها الأمة الإسلامية في أسوء أحوالها. بل على العكس من ذلك وكما رأينا في ذكرنا للأوضاع السياسية والاقتصادية التي عاشها فيها المحاسبي، فقد كانت تعتبر الفترة الذهبية للدولة العباسية. فهو من جهة عاش مراحل قوة الدولة وعرف مقومات القوة والعز

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> فريد الدين عطار النيسابوري، تنكرة الأولياء، ترجمة. محمد الأصيلي الوسطاني الشافعي، تحقيق. محمد أديب الجادر، (دمشق: دار المكتبى للطباعة والنشر والتوزيع، 2014)، ص. 291.

أُ عنيم عبدون، مراجعة. جلال حسن صادق، (القاهرة: المطابع القومية للطباعة والنشر، 1971)، 24. والنشر، 1971)، 24.





فها، كما أدرك مثالب الداء النفسي والاجتماعي لها. كما عاش فترة بداية الانحدار وخَبِر أيضا مكامن الداء فها. فبالتالي تعتبر مدرس الإمام المحاسبي الإصلاحية متميزة بحكم أنها ذات طابع استشرافي، يسعى إلى ترسيخ ثقافة الإنمائية –أو التطويرية-، والوقائية، قبل الوقوع في الحالة المرضية والتي يبحث لها عن علاج في هذه الحالة.

## $^{13}$ . المحاسبي ورحلته النفسية، من تحليل الذات، إلى معالم مدرسة الخطرات والوساوس

#### 3. 1. الرحلة النفسية ومنهجية تحليل الذات

26-12-2023

من أهم العمليات الفكرية والنفسية التي تميز بها المحاسبي في تأسيس مدرسته الإصلاحية أو بتعبيرٍ معاصرٍ، مذهبه في "تعديل السلوك"، هو الانطلاق من خلال ما يسميه وليم جيمس Introspective "في علم النفس بـ "الملاحظة الإستبطانية" William James observation، أو ما يسميه فرويد بـ "تحليل الذات" Self-Analysis، أو أيضا "ملاحظة الذات" ملاحظة الذات " Self-Observation، أو ما يسميه فرويد بـ "تحليل الذات " Self-Observation، أو أيضا "ملاحظة الذات المحاسبي وخلال لحظة زمنية مهمة في مسار حياته، توقف للتأمل في ماضيه، من أجل تحديد مساره المستقبلي. لحظة تأمل داخلي هدف من خلالها إعادة مخبط بوصلة حركته وتوجهه. كيف لا وهو يعيش في مجتمع يهوج ويموج بتغيرات شديدة على مختلف المستويات الفكرية والمعرفية والاجتماعية كما وضّحنا ذلك في البداية. حيث قام الإمام المحاسبي بقراءة نفسية-اجتماعية لواقعه، إذ نجده قد انطلق من تحليل واقع المجتمع على مختلف المستويات، ووصل من خلال ذلك إلى طرح سؤال وجودي مهم، وكأنني به يقول: " أين أنا بين كل هذه التغيرات؟ ومع من يجب أن أصطف وما هو المسار الذي يجب أن أتبعه للوصول إلى الحاسبي بنفسه لهذه الرحلة وتفاصيل مسارها، ونتائجها، دعنا نرجع إلى وصف المحاسبي بنفسه لهذه الرحلة النفسية.

يقول المحاسبي "مضت على ثلاثون سنة لم أسمع فيها شيء إلا من رأسي، ثم دارت علي ثلاثون أخرى لم أسمع فيها شيء إلا من الله"، أقد هذه المقول تعطي إشارة واضحة على أن المحاسبي مر بتحول معرفي هام في حياته، والذي ستنعكس آثاره حتماً على جوانب حياته العاطفية والسلوكية. حيث نجد أن القوتلي (1971) قام بتحليل زمني هام بناء لمراحل الرحلة النفسية للمحاسبي، وهذا بناء على مقولته السابقة، حيث قال: "وهذه الكلمة مهمة جداً في تحديد الفترة التي بدأ فيها تحول الحارث عن علوم الفقهاء، والمحدثين، ورجال أهل الكلام، إلى مذهبه المتميز عن مذاهب هؤلاء جميعاً. فإذا تذكرنا أنه ولد حوالي (165ه) فإننا نستطيع القول أن تحوّله بدأ قبل العقد الأول من

<sup>13</sup> بوزيداني، إبراهيم، الحارث المحاسبي، مؤسس علم الخطرات والوساوس ورائد تعديل السلوك بالتدبر، (بيروت: مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع، 2023)، ص: 51.

Mayer Mayer, A., "Introspective hypnotism and Freud's Self-Analysis: procedures of Self-14 Observation in clinical practice", Revue d'Histoire des Sciences Humaines, 5/2, (2001): 171-196. أبو حامد الغز الي، "المنقذ من الضلال"، والمُوصِل إلى ذي العزة والجلال، تحقيق. محمد محمد أبوليلة، - نور شيف عبد الرحيم رفعت، (واشنطن: جمعية البحث في القيم والفلسفة، 2001)، ص 217.





القرن الثالث الهجري". <sup>16</sup> وفي موقع آخر من الكتاب نفسه، نجد القوّتلي (1971) مرة أخر يشير إلى معلم هام في مسار الرحلة النفسية والفكرية التي خاض غمارها المحاسبي، حيث قال: "في ... الفترة الواقعة بين (195 – 212) كان الحارث المحاسبي يمر بمرحلة تحول في فكره وسلوكه. "<sup>77</sup>

## 3. 2. المحاسبي ومسارات التحول الثلاثة

26-12-2023

خلال الجمع بين ما أورده القوّتلي يمكن أن نخلص للآتي: وهو أن المحاسبي مرَّ بثلاث مراحل في حياته الفكرية والنفسية. حيث إن هذه المراحل تتوزع زمانيا على النحو التالى:

8. 2. 1. المرحلة الأولى (170 – 194ه): ويمكن تسمينها مرحلة الطلاب والتحصيل والتأمل الاجتماعي. وهي الفترة الممتدة من بداية مرحلة الوعي 170ه وهو سن التحاق الأطفال بالمساجد والكتاتيب للشروع في عملية التربية والتعليم. كما يجب ألا ننسى أن والد المحاسبي كان من رجال الفكر حيث كان قدرياً كما أشرنا لذلك سابقاً وهذا لأنه وكما أشار عبد الحليم محمود (1992)، أن عامة الناس في ذلك الزمن كانوا على منهج أهل السنة، والقلة من أصحاب الفكر وممن اشتغلوا بالجدل هم من تبنوا مذهب القدر ومن بعده الاعتزال. وكون المحاسبي يعيش ضمن هذا الوسط الأسري، فإنه ولا بد يكون قد استمع واطلع على بعض كتب الجدل والاعتزال. <sup>18</sup> وتنتبي هذه المرحلة بحول سنة 194ه، وهو الحد بين مرحلة الطلب والتأمل الاجتماعي. وهي المرحلة التي استغرقت ثلاثين سنة من حياة المحاسبي تماماً. ونجد أن المحاسبي أبرز بوضوح هذا الشعور بطريقة صريحة في كتابه "النصائح" حيث قال:

"فلم أزل برهة من من عمري أنظر إلى اختلاف الأمة، وألتمس المنهاج الواضح، والسبيل القاصد، وأطلب العلم والعمل، وأستدل على طريق الآخرة بإرشاد العلماء، وعقلت كثيراً من كلام الله عز وجل بتأويل الفقهاء، وتدبرت أحوال الأمة، ونظرت في مذاهبها وأقاويلها، فعقلت من ذلك ما قدّر لي، ورأيت اختلافهم بحراً عميقاً غرق فيه ناس كثير، وسلم فيه عصابة قليلة. ورأيت كل صنف منهم يزعم أنَّ النجاة لمن تبعهم، وأنَّ المهالك لمن خالفهم."<sup>19</sup>

وبعد وصفٍ عامٍ لرحلته التحصيلية، وكذلك إعطاء نظرة عامة عن حال الأمة —وهو دلالة على همِّه بحالة المسلمين- نجد ينتقل لوصف تفصيلي دقيق لحال الناس في زمنه بمختلف مستوياتهم المعرفية والاجتماعية. ونجده يركز حال العلماء باعتبارهم صمام أمان الأمة وأملها في تقويم وتعديل سير الناس وإصلاح أوضاعهم. فمن خلال وصف المحاسبي لهم، نجد أن الأمر كان بعيداً عن الأمل المعقود عليهم في الإصلاح والتوجيه. حيث وصف وصفهم قائلاً:

<sup>16</sup> المحاسبي، العقل وفهم القرآن، ص 21.

<sup>17</sup> المحاسبي، العقل وفهم القرآن، ص 24.

<sup>18</sup> عبد الحليم محمود، "أستاذ السائرين"، الحارث بن أسد المحاسبي، (القاهرة: دار المعارف، 1992)، ص: 9.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> المحاسبي، *الوصايا*، ص 59-60.





"ثم رأيت الناس أصنافاً. فمنهم: العالم بأمر الآخرة، لقاؤه عسير، ووجوده عزيز. ومنهم الجاهل، فالبعد منه غنيمة. ومنهم المتشبه بالعلماء، مشغوف بدنياه، مؤثر لها. ومنهم حامل علم منسوب إلى الدين، ملتمس بعلمه التعظيم والعلو، ينال بالدين من عرض الدنيا. ومنهم حامل علم لا يعلم تأويل ما حمل. ومنهم متشبه بالنساك، متحر للخير، لا غناء عنده، ولا نفاذ لعلمه، ولا معتمد على رأيه. ومنهم منسوب إلى العقل والدهاء، مفقود الورع والتقى. ومنهم متوادون على الهواء واقفون، وللدنيا يذلون، ورئاستها يطلبون. ومنهم شياطين الإنس، عن الآخرة يصدون وعلى الدنيا يتكالبون، وإلى جمعها يهرعون، وفي الاستكثار منها يرغبون، فهم في الدنيا أحياء، وفي العرف موتى، بل العرف عندهم منكر."<sup>20</sup>

من خلال قراءة تحليلية نوعية للفقرة السابقة، نجد أن الحليل النفسي-السوسيولوجي الذي قام به المحاسبي، يمكن استخلاص أنه صنَّف وفقاً لنوعين من المعايير، وهي كالآتي:

أولاً- المعيار الرئيس: وهو مدى ارتباط الإنسان بالآخرة، ومدى تأثير هذا الارتباط بسلوكه اليومي.

ثانيا- المعايير التفصيلية: وهي خمسة، وتتمثل في الآتي:

- 1. صحة التدين،
- 2. درجة التحصيل المعرفي،
- 3. سلامة القوى المعرفية،
- مدى التوافق والاتساق بين منظومته القيمية الداخلية ومنظومته المعيارية الخارجية،
  - 5. مدى التوافق الاجتماعي للفرد.

ووفقاً لهذه المعايير صنف المحاسبي الناس إلى تسعة أصناف، وتتمثل في:

- 1. الشخصية السوية: عالم بحقيقة الآخرة، وبرمجة سلوكه ونظم حياته وفق هذه الحقيقة، وجعلها محفز للسلوك الإيجابي البناء في الحياة اليومية، لكي يحقق النجاح الدنيوي والأخروي. وهي شخصية فاعلة إيجابياً في المجتمع، ويحبب التعامل معها، والانتفاع منها. وهي الشخصية التي تحققت فيها كل المعايير السابقة أو أغلبها بوجهها الإيجابي.
- 2. الشخصية القاصرة معرفياً أو الجاهلة. وهي شخصية غافلة عن معالم النجاح والسواء في الحياة الدنيا والآخرة. وهي شخصية مؤثرة سلبياً، يستحسن تجنها.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> المحاسبي، *الوصايا*، ص 60-61.





- 3. الشخصية المحتالة: وهي شخصية تتبنى ظاهراً سمت العلماء والوعاظ، لكنها في حقيقة الأمر تستغل هذه المظاهر من أجل تحصيل فوائد ذاتية لا تمت إلى مظهرها بأى صلةٍ.
- 4. الشخصية الباحثة عن المكانة الاجتماعية: لكنها استخدمت لهذا الغرض مكانتها العلمية. في بهذا شخصية تسعى لاستخدام المعارف الدينية من أجل تحصيل مكاسب معنوبة.
- 5. الشخصية المُقصِّرة عملياً: وهي فئة حصلت معارف دينية، لكنها غير قادر على توظيفها في الواقع لإفادة الغير، بل هي غير قادرة أساساً على الاستفادة الذاتية من المعارف التي اكتسبوا. وهذا بسبب غياب الآلة المعرفية الخاصة بالاستقراء والاستنباط. ولعل هذا التوصيف ينطبق على بعض من ينتمون لمدارس الحديث، حيث يحفظون الكثير من الإرث والرواية، لكنهم غير قادرين على الإفادة منها أو إفادة غيرهم.
- 6. الشخصية المتديِّنَة ظاهرياً: وهي شخصية تتشبه بالعبَّاد والنُسَّاك ظاهرياً، دون أين يكون هناك أساس معرفي لتعبدهم أو تنسُّكهم. ولربما تمثل هذه الشخصية بعض من ينتمون للمدرسة الصوفية، من خلال التقليد، وبغرض الحصول على منافع آجلة. وهذا بحكم جهلهم بحقيقة العبادات والنسك التي يقومون بها.
- 7. الشخصية المتدينة معرفياً: دون أن يكون لهذه المعرفة أي أثر إيجابي في تعديل وتوجه السلوك. فهي شخصية خطيرة، تهتم بالجدل والنقاش وخلق الشبهات، لأنها تمتلك معرفة وقدرة على الاستقراء والاستنباط والجدل، لكن كل هذه المعارف والمالكات العقلية غير محصنة بتقوى الله والورع. الأمر الذي يجعلها خطيرة اجتماعياً. ولعل هذه الشخصية تتناسب مع الفئة المنتمية للمذهب الإعتزالي.
- 8. الشخصية الباحثة عن الاشباع الغريزي: وهي شخصية تقدم اللذة العاجلة على اللذة الآجلة. شخصية لم تجعل الدين ولا العقل ولا المعرفة موجها لها، بل جعلت غريزة الشهوات، والسلطة، والمال هي الموجه للحياة. ولعلها تعكس أصحاب الهوى من أمراء وغافلين، ممن غرقوا في الملذات.
- 9. الشخصية المعادية للمجتمع: وحسب تحليل الإمام المحاسبي، فهي تلك الشخصية الواقفة في طريق الوصول إلى الله عز وجل. تصد الناس عن الخير، بسلوكها، وفكرها، ومشاعرها. أناس يسببون ضرراً محدقاً بمستقبل الناس يوم يلقون ربهم. فهم اعداء النجاح الآجال والعاجل.

الوصف السابق يبرز لنا بوضوح القدرة المعرفية الكبيرة التي تمتع بها المحاسبي، وممدى انخراطه العملي في الحياة الاجتماعية، وعلمه بأحوال الناس النفسية من خلال سلوكياتهم اليومية وتصرفاتهم الاجتماعية. حيث وخلال هذه المرحلة رأى المحاسبي الترف يشيع في أوساط الناس فيفسدها، كما رأى أن العقل يطغى عند المعتزلة ويحاولون فرض هذا النهج بالسيف





والسوط، رغم أنهم يزعمون بأنهم دعاة "حرية الإرادة". كما رأى كيف أن الصراع السياسية بين الأمين والمأمون جعل قيمة الإنسان وحرمة دمه هيّنة لا يؤبه بها. وكيف أن تزمُّت أهل الحديث وحملتهم على العقل ورجاله، عزلتهم عن مراكز التأثير، وصاروا في الأخير ضحية، لا يحلون ولا يعقدون. 21 وهذا ما دفعه للتفكير في إعادة النظر في مساره الذاتي، وتحديد موقعه النفسي والمعرفي والإصلاحي. الأمر الذي نقله للمرحلة الثانية من حياته، المرتكزة على الملاحظ الاستنباطية وتحليل الذاتي.

3. 2. 2. المرحلة الثانية (195-212ه): مرحلة الملاحظة الاستنباطية أو تحليل الذات: وهي المرحلة الي أشار إليها القوّتلي (1971) بين الفترة الممتدة بين 195 هم إلى 212هـ وهي المرحلة الي بدأ فيها المحاسبي بالمراجعات الذاتي، حيث انتقل من التأملات الخارجية إلى مرحلة تحديد موقعه ضمن المتغيرات حوله. حيث وبعد وصفه للأوضاع الاجتماعية، والسياسية، والحالة الروحية والنفسية والمعرفية لأصحاب الدارس الفكرية، عاد للحديث ومناقشة موقعه من هذه التداخلات، حيث نجده يقول:

" فتفقدت في الأصناف نفسي، وضقت بذلك ذرعاً، فقصدت إلى هدى المهتدين بطلب السداد والهدى، واسترشدت العلم، وأعملت الفكر، وأطلت النظر، فتبين لي من كتاب الله وسنة نبيه، وإجماع الأمة، أن اتباع الهوى يعمي عن الرشد، ويضل عن الحق، ويطيل المكث في العمى. فبدأت بإسقاط الهوى عن قلبي، ووقفت عند اختلاف الأمة مرتاداً لطلب الفرقة الناجية، حذراً من الأهواء المردية، والفرقة الهالكة، متحرزاً من الإقتحام قبل البيان، وألتمس سبيل النجاة لمهجة نفسى."22

فبعد تحديده معايير تصنيف الفئات الاجتماعية الممارسة للفكر والسياسية، تتضح لنا جلياً من خلال هذه الفقرة المنهجية التي اعتمدها المحاسبي في تحليل وتحديد مساره الإصلاحي الذاتي والاجتماعي، وما يسعى إليه من منزلة وتوجهات مستقبلية، من خلال أربعة أسس متكاملة، وهي:

أولا- أستشعار المشكلة، والعزم على ضرورة الشروع في عملية الإصلاح النفسي والتعديل السلوكي. من خلال السعي لبلوغ الهدى الروحي والسداد السلوكي. لكن هذا الأمر يحتاج إلى مرجعية ومنهجية. لذلك نجده يحدد مرجعيته ومنهجه.

ثانياً- فمرجعيته كانت كتاب الله، وسنة رسوله، وإجماع الصالحين من علماء الأمة، ومنهجيته كانت، المعارف والعلوم التي حصلها، ومن خلال الاستقراء والاستنباط. لكن هذا الأمر كان يلزمه أمر هام، وهو التجرد والموضوعية، وهذا ما دفعه لخطوة مهمة أخرى.

<sup>21</sup> المحاسبي، فهم القرآن، ص 24.

<sup>22</sup> المحاسبي، *الوصايا*، ص 61.





ثالثاً- إسقاط الهوى: حيث شرع في تحقيق شرط روحي هام جداً يخدمه من الناحية الروحية، والفكرية، والموضوعية، وهو التحرر من سطوة الهوى. وتحقيق هذا الشرط يساعده صاحبه على الوصول للحقيقة بعون الله تعالى، لأن الهوى يعمي البصيرة، والتحرر منها يورث البصيرة والرشاد. ثم إن البصيرة الناتجة عن التجرد من الهوى، تورث الإنسان صفاء في الفكر وتجليات الحقائق. وبوجود البصيرة، وحضور الفكر، تنعكس هذه اللطائف على السلوك والأخلاق فيكون الإنسان أكثر موضوعية، وبعيداً عن الذاتية والأنانية.

رابعاً-تحديد الهدف الذي يسعى إليه: فمن خلال جعل حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن هذه الأمة تفترق على ثلاث وسبعين فرقة .... "، منطلقاً لحركته، شرع في طلب مواصفات الفرقة الناجية من بين تلك كل الطوائف التي وصفها في حديثه السابقة. فهو بهذا، أعد نفسه روحياً، وفكرياً وأخلاقياً لتصحيح مساره، ثم بعد هذا حدد النموذج والهدف، من أجل ضبط حركته. فهو إذن حدد المنطلق والغاية، وهيأ نفسه للحركة.

بعد تحديد معايير تصنيف السلوكيات السوية وغير السوية، وتصنيف الشخصيات السوية والمضطربة في المرحلة الأولى، قام الإمام المحاسبي كما وضّحنا بتحديد موقعه ضمن هذه الشخصيات، وهذا وفق أربعة أسس، جاء الوقت ليحدد منهج الحركة وآليات العلاج وتعديل السلوك، ورسم معالم مدرسته الجدية والمتفردة بوضوح. وهذا في المرحلة الثالثة من مراحل مسيرته في المراجع والتعديل.

3. 2. 3. المرحلة الثالثة (212 -243هـ): مرحلة التأسيس لمعالم الشخصية المرجعية، أو ما يسمى في علم الصحة النفسية بنا المعيار المثالي Idealistic Criterion. ونجد أن هذه المرحلة امتدت من سنة 212 إلى 243هـ، وهو تاريخ وفاته رحمه الله تعالى. حيث يصف الفئة التي تتحقق فيها معايير السواء السلوكي والمعرفي والروحي، فيقول:

" فقيض في الرؤوف بعباده قوماً وجدتُ فيهم دلائل التقوى، وأعلام الورع، وإيثار الأخرة على الدنيا. ووجدت إرشادهم ووصاياهم موافقة لأفاعيل أئمة الهدى، ووجدتهم مجمعين على نصيحة الأمة، لا يرجون أبداً في معصيته، ولا تقنطون أبداً من رحمته، يرضون أبداً بالصبر على البأساء والضراء، والرضا بالقضاء، والشكر على النعماء، يحببون الله تعالى إلى العبيد، ... ويحثون على الإنابة إلى الله تعالى، علماء بعظمته، وعلماء بكتابه وسنته، علماء بما يحب ويكره، ورعين عن البدع والأهواء، تاركين للتعمق والإغلاء، مبغضين للجدل والمراء، متورعين عن الاغتياب والظلم، مخالفين لأهوائهم، محاسبين لأنفسهم، مالكين لجوارحهم، ... مجانبين للشهات، تاركين للشهوات، ... مشفقين من الحساب، وجلين من المعاد، ... علماء بالآخرة وأقاويل القيامة، وجزيل





الثواب وأليم العقاب، وذلك أورثهم الحزن الدائم، والهم المقيم، فشغلوا عن سرور الدنيا ونعيمها."<sup>23</sup>

إذن ومن خلال ما سبق ذكره، يمكن تحديد سيمات الشخصية المرجعية أو المعيارية في الآتي: - التقوى والورع، - إيثار الآخرة، - التوافق بين القول والسلوك، - الإيجابية الاجتماعية، - تجنب السلوكات السلبية، - الأمل والتطلع الإيجابي للمستقبل، - المرونة والتكيف، - الرضا، - الشكر والعرفان Gratitude، - العلم (بالله عز وجل، والقرآن، والسنة)، - الكفاء في عرض أفكارهم للغير، - السيطرة على الجوارح والعواطف والنزوات، الوسطية الفكر والسلوكية —البعد عن التطرف-، - البعد عن الجدل، - تجنب الغيبة والظلم، - مراجعة النفس، - سلامة منظومة الفكر المنطقي، - التفكير في المآلات، - التركيز على العاطفي والسلوكي على الهدف النهائي.

هذه المعايير التي حددها المحاسبي لتكون السمات العامة للشخصية السوية، أو التي تتمتع بالسلامة والصحة النفسية والاجتماعية والمعرفية، هي التي تحدد مسار المحاسبي في تعديل السلوكات والعلاج النفسي، والبناء المعرفي السليم، والتفاعل الاجتماعي القويم. وبهذا نجد أن المحاسبي قد رسم معالم علام جديد أو قل مدرسة جديدة للعلاج والتعديل السلوكي. هذا اعلم الذي كان صعباً على معاصريه أن يفهموه أو أن يجدوا له تصنيفاً معرفياً وفقاً للواقع الفكري والمعرفي الذي كان سائداً في تلك الفترة. فكيف تفاعل أهل العلم والفكر في ذلك الزمن ومن أهتم بفكر المحاسبي في العصور المتأخر معه ومع فكره؟

## 4. الحارث المحاسبي وتأسيس مدرسة علم الخطرات والوساوس

رغم وجود مدارس فكرية متنوعة، بل إن الفترة التي عاش فها المحاسبي تعتبر فترة الازدهار العلمي والمعرفي في العالم الإسلامي وانفتاحها على معارف وعلوم الأمم الأخرى، إلا أننا نجد أنه يشير إلى علم اراد إحيائه بعد أن كاد يندثر. يقول المحاسبي في هذا الصدد:

"فإلتمست من بين الأمة هذا الصنف المجتمع عليهم، والموصوفين بآثارهم. واقتبست من علمهم، فرأيتهم أقل من القليل، ورأيت علمهم مندرساً كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ فطوبي للغرباء). وهم المتفردون بدينهم. ... فانكمشت في طلب العالم لم أجد لى من معرفته بُداً. ... "24

وهو بهذا يشير إلى أنَّ هناك علماً اقتصر على فئة قليلة، وأن هذا العلم يكاد ينسى ويضمحل، ما يعني أن هذا العلم كان مزدهرا في الأيام الخوالي بين علماء المسلمين، لكنه الآن يعاني من الإهمال بسبب اشتغال الناس والعلماء بمسائل تنفي روح الإسلام أو لأنهم اشتغلوا بضروريات معرفية،

<sup>23</sup> المحاسبي، *الوصايا*، ص 62-63.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> المحاسبي، *الوصايا*، ص 62.





لكنهم نسوا العناية بحظهم من الآخرة. لكننا عندما نتابع تأملات العلماء فيما تميَّز به من علم، لم يكن مشتهراً بين أهل زمانهم نجدهم يشيرون إلى علم غريب، لم يتمكنوا من تحديده بوضوح أو بأن يصفوه وصفاً وافيا. وهذا ببساطة لأنّ هذا العلم مبتدع جديدً أو أنه كان موجوداً لكنه أهمل في زمن المحاسبي، فحمل همَّ إعادة إحيائه.

فمن العلماء الذي حاولوا وصف العلم الذي اشتغل به المحاسبي، نجد أبو زرعة الرازي رحمه الله. لكن العجيب هو أن حديثه عن هذا العلم جاء بصيغة النقد والاستهجان، -ونحن نتفهم الآن نقد الرازي للمحاسبي وعلمه الجديد، بسبب تطور معارفنا بعلم النفس-. فقد جاء في تاريخ بغداد، أن الحافظ سعيد بن عمرو البردعي، شهد الإمام أبا زرعة وقد سئل عن المحاسبي وكتبه فأجاب السائل قائلا:

"إياك وهذه الكتب، هذه كتب بدع وضلالات؛ ... قيل له: هذه الكتب عبرة، فقال: من لم يكن له في كتاب الله عبرة فليس له في هذه الكتب عبرة، بلغكم أن سفيان ومالكاً والأوزاعي صنفوا هذه الكتب في الخطرات والوساوس؟ ما أسرع الناس إلى البدع."<sup>25</sup>

بعيداً عن النقد الذي يضمنه الاقتباس السابق، أود الوقوف قليلا مع هذا التصريح المهمة جداً، ويمكن اعتباره شاهدة نادرة جداً وهامة وذات دلالة عميقة في نفس الوقت. حين نجد أنَّ أبو زرعة رحمه الله قام بالتأريخ لعلم جديد وهام بدون قصد، وهو "علم الخطرات والوساوس". ونجده في الوقت نفسه يشهد بأن المحاسبي هو أول مؤسس لهذا العلم. كما نلاحظ أيضا من خلال تلك الشهادة، أن المستمعين أو قل السائلين لأبي زرعة رحمه الله تعالى، لم يقتنعوا بالجواب الذي أورده، ووجدوا أن الجواب الذي أورده لم يكن رصينا، بالإضافة إلى ذلك وجدوا من خلال اطلاعهم على كتب المحاسبي رحمه الله تعالى، أنها كتب "عبرة". هذا التعقيب أو الاعتراض على جوابه، دفع أبا زرعة للتعقيب بقوله: "ما أسرع الناس إلى البدع".

محاولات توصف العلم الذي أبدعه المحاسبي لم تتوقف على ما قاله أبوزرعة، بل نجد أن الغزاليَّ قد جاء بتوصيف جددً له، حيث نجده في كتابه الإحياء يصف المحاسبي وما تميز به من العلم بالآتي: "المحاسبي حبر الأمة في علم المعاملات، وله السبق على جميع الباحثين عن عيوب النفس، وآفات الأعمال، وأغوار العبادات، وكلامه جديرٌ بأن يحكى على وجهه." فنجد أن الغزالي قد أطلق على هذا العلم الذي أبدعه المحاسبي إسم: "علم المعاملات"، ووضح أن موضوع هذا العلم هو: عيوب النفس، وآفات الأعمال، وأغوار العبادات، وبتعبير معاصر، فإن موضوع هذا العلم هو:

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> الخطيب البغدادي، "تاريخ مدينة السلام"، وأخبار محدثيها ونكر قطانها العلماء من غير أهلها ووارديها، تحقيق: بشار عواد معروف (بيروت: دار الغرب الإسلامي، 2001/1422)، 9: 110.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>أبو حامد الغزالي، إحياء **علوم الدين**، (بيروت: دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، 2005/1426)، ص: 1171.





الاضطرابات النفسية الناتجة عن السلوكات اليومية الاعتيادية أو عن السلوكات ذات الطابع الديني. كما نجد أن الغزالي مرة أخرى، يؤكد أن المحاسبي كانت له يد السَبق في ابداع هذا العلم.

لم تقتصر محاولات توصيف هذا العلم الجديد على علماء السلف فحسب، بل نجد أن الكثير من المستشرقين ممن اهتموا بفكر المحاسبي، لم يخفوا اعجابهم وحيرتهم من طبيعة العلم الذي جاء به. فنجد لويس ماسينيون (Massignon Louis) يصرح معلقاً في كتابه "مصطلحات التصوف" عن كتاب "الرعاية" للمحاسبي قائلاً: "لقد سما بالتحليل النفسي إلى مراتبة لا نجد لها مثيلا في الأداب العالمية إلا نادراً." وفي نفس السياق، نجد أن المستشرقة ثيودور نولدكه (Theodor الأداب العالمية إلا نادراً. "أو وفي نفس السياق، نجد أن المستشرقة أيودور نولدكه وبهذا نجد أن ماسينيون ونولدكه اتفقا على أنَّ المحاسبي هو رائد من أهم رواد "التحليل النفسي" في العالم. وتجدر الإشارة هنا إلى أن إطلاق تسمية التحليل النفسي من طرف المثقفين في الفترة التي عاش فيها ماسينيون ونولدكه كان يقصد بها علم النفس عموماً. وهذا كون أن المدرسة التحليلية التي أسسها سيجموند فرويد كانت لها السيطرة الكاملة على الساحة المعرفية لعلم النفس، أنظر المخطط رقم سيجموند فرويد كانت لها السيطرة الكاملة على الساحة المعرفية لعلم النفس، أنظر المخطط رقم

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> نقلا عن: محمود، "أستاذ السائرين"، الحارث بن أسد المحاسبي، ص: 25.

<sup>28</sup> البشير قلاتي، "معرفة النفس وعلاجها عند الصوفية، الحارث بن أسد المحاسبي نموذجا"، مجلة العلوم الإسلامية والحضارة 7 (فيفري 2018): 211.





المخطط (1): المراحل الثلاثة للرحلة النفسية التي مرَّ بما المحاسبي، وأهم مخرجات كل مرحلة.

#### المرحلة -2- الملاحظة المرحلة -3- التأسيس لمعالم الشخصية المرحلة -1- التحليل النفسى-الاجتماعي الإستتباطية أو تحليل الذات المعايير التي اعتمد عليها المحاسبي في تصنيف أصناف الشخصيات في المجتمع سمات الشخصية المرجعية أو المعيارية الشخصيات منهجية المحاسبي في مساره الذي عاش فيه المحاسبي الإصلاحي الذاتي التقوى والورع، إيثار الآخرة، التوافق بين والاجتماعي القول والسلوك، الإيجابية الاجتماعية، 1- الشخصية السوية المعايير الثانوية 2- الشخصية القاصرة معرفياً تحنب السلوكات السلبية، الأمل والتطلع الوقيمس: مدى ارتباط الإنسان بالأخرة، ومدى تأثير أولا- استشعار المشكلة، 3- الشخصية المحتالة الإيجابي للمستقبل، المرونة والتكيف، .صحة التدين. والعزم على ضرورة التغيير الرضا، الشكر والعرفان، العلم، الكفاء في 4- الشخصية الباحثة عن . درجة التحصيل المعرفي. ثانياً- فمرجعيته كانت كتاب عرض أفكارهم للغير، السيطرة على المكانة الاجتماعية. . سلامة القوى المعرفية. الله، وسنة رسوله، وإجماع الجوارح والعواطف والنزوات، الوسطية 5- الشخصية المتديّنة ظاهرياً. .مدى التوافق والاتساق بين الصالحين من علماء الأمة 6- الشخصية المتدينة معرفياً الفكر والسلوكية، البعد عن التطرف، منظومته القيمية الداخلية ثالثاً- إسقاط الهوى 7- الشخصية الباحثة عن البعد عن الجدل، تجنب الغيبة والظلم، ومنظمومته للعيارية الخارجية. مراجعة النفس، سلامة منظومة الفكر رابعاً- تحديد الهدف الذي الإشباع الغريزي .مدى التوافق الاجتماعي المنطقي، التفكير في المآلات، توجيه 8- الشخصية المعادية للمجتمع يسعى إليه. للفرد، الجانبين العاطفي والسلوكي لبلوغ الهدف 9- الشخصية المقصّرة عملياً النهائي. المرحلة -4- مرحلة صياغة الخطة الإصلاحية الشاملة، وتأسيس علم الخطرات والوساوس.

تسمية أخرى تم اقتراحها من طرف مستشرق آخر، حيث أورد مصطلحاً جديدة يصف العلم الذي أسسه المحاسبي. ففي كتابه "الإسلام" علَّق ريتر (H. Ritter) حول جهود المحاسبي المعرفية قائلاً: "إن المحاسبي في الواقع هو منشئ مبادئ التحكم الأخلاقي المنظم في الذات Principles of قائلاً: "إن المحاسبي في الواقع هو منشئ مبادئ التحكم الأحلاقي المنظم في الذات structured moral self-control بيععل المحاسبي أحد مؤسسي مدرسة تعديل السلوك. وهو العلم التطبيقي المستمد من النظريات النفسية المتعلقة بإعادة تشكيل السلوك أو تعديله بطريقة منهجية. وهو بهذا يصنف علمه ضمن العلوم السلوكية التطبيقية التي تهدف إلى إعادة صياغة السلوك. وبهذا نجد ورغم تعدد التسميات، إلا أنها تدور في نفس الفلك، ألا وهو فهم السلوك، ومنطلقه، والعمل على علاج منطلقات الانحراف وتعديله المنحرف من الأفعال. فهو تعديل للسلوك أن نظرنا إلى المنتج النهائي، وهو تحليل نفسي باعتبار ما يدور في دواخل الإنسان من صراع بين الخير والشر، أو هو علم الخطرات والوساوس باعتبار أصل الأمر ومنبعه.

الخاتمة

صفحة | 99

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> محمود، "أستاذ السائرين"، الحارث بن أسد المحاسبي، ص: 48.





أن العمل الإصلامي، والعمل على دعوة الناس إلى الخير، وإلى توجيههم لما فيه خيرهم في الحياة الدنيا والآخرة، لهو من الأسس العظيمة التي تميز بها الأنبياء والمرسلون. فهم أعلم الناس بخصائص النفس وتقلباتها، وهم أعلم بمداخل الناس وأبواب القلوب ومفاتيحها. كيف لا، وهم المبلغون لهدي ربنا والداعون إليه. وعلى هذا النهج سار العلماء الربانيون، يدعون الناس للخير والفلاح. لذلك نجد أن هؤلاء العلماء، كانوا يولون إهتماماً بالغاً لحقائق النفس، ومدخلها، وطرائق القلوب، ومفاتيحها. لذلك، ليس من العجب أن نجد الإمام المحاسبي قد أولى إهتماماً كبيراً بعلم الوساوس والخطرات. الذي اعتبره من العلوم التي غفل الناس عنها وعن أهميتها.

لذلك عمد إلى اعادة بعثه بعد أن كاد يندثر. لكنه في هذه المرة أراد إحيائها من خلال منهجية مدروسة وطرائق محددة. هذا الاجتهاد الجديد، وتلك الأساليب التحليلية الجديدة التي اعتمدها المحاسبي، جعلت بعض من عاصروه من العلماء والمحدثين يتخذون منه مواقف سلبية. بل وصل الأمر ببعضهم إلى وسمه بالبدعة والدجل. وهذا كله بسبب أنه وفق للوقوف على علم مستحدث، طور طرائقه ومناهجه، ولم يكن هذا العلم، إلا الإرهاصات الأولى لما اعتبر في القرن التاسع عشر بعلم النفس. هذا العلم الذي كان من المفروض أن يخدم ويوجه وجهته العلمية الصحيحة. لكن يا للأسف، نجد أن الأمة غفلت عنه، ولم تنتبه له إلا بعد أن طوره الغرب وفق ثقافتهم ومبادئهم الاجتماعية.

لذلك، بات من الواجب على الباحثين إعادة الاعتبار لجهود علماء المسلمين، وما بذلوه في سبيل إحداث وتطوير علم النفس وفق المبادئ والثقافة الإسلامية. ومن هذا المنطلق جاء هذا الجهد الأكاديمي من أجل فتح طريق أو رسم معالم إعادة بعث وتجديد ما بدأه الإمام المحاسبي رحمه الله تعالى.

## قائمة المراجع والمصادر

## المراجع العربية

26-12-2023

إن حنبل، عبد الله بن أحمد. *السنة*، تحقيق. محمد بن سعيد بن سالم القحطاني، المجلد 1. (الرباض: دار ابن القيم، 1986/1406).

الأندلسي، أحمد بن محمد بن عبد ربه. *العقد الفريد*، تحقيق. مفيد محمد قمحية، المجلد 1. (ببروت: دار الكتب العلمية، 1404هـ).





البغدادي، الخطيب. "تاريخ مديئة السلام"، وأخبار محدثها وذكر قطانها العلماء من غير أهلها وواردها، تحقيق: بشار عواد معروف، المجلد 9، (بيروت: دار الغرب الإسلامي، 2001/1422).

بوتول، جاستون. *تاريخ علم الاجتماع*، ترجمة. غنيم عبدون، مراجعة. جلال حسن صادق، (القاهرة: المطابع القومية للطباعة والنشر، 1971).

زيعور، على. علم النبيسي ميادينه وطرائقه، (بيروت: مؤسسة عزالدين للطباعة والنشر، 1993/1413).

السمعاني، أبو سعد محمد بن منصور التميمي. الأنساب، تحقيق. عبد الرحمن بن يعي المعلمي اليماني وآخرون، (حيدر آباد: دائرة المعارف العثمانية، 1977/1397).

السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر. تاريخ الخلفاء، تحقيق. اللجنة العلمية بمركز دار المناهج للدراسات والتحقيق العلمي، الطبعة 2. (جدة: دار المناهج للدراسات والتحقيق العلمي، الطبعة 2. (جدة: دار المناهج للدراسات والتحقيق العلمي، الطبعة 2. (جدة: دار المناهج للدراسات والتحقيق العلمي، الطبعة 2. (جدة: دار المناهج للدراسات والتحقيق العلمي، الطبعة 2. (جدة: دار المناهج للدراسات والتحقيق العلمية علمية العلمية العلمية العلمية العلمية المناهج للدراسات والتحقيق العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية العلمية الع

الغزالي، أبو حامد. *إحياء علوم الدين*، (بيروت: دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، 2005/1426).

الغزالي، أبو حامد. "المنقد من الضلال"، والموصل إلى ذي العزة والجلال، تحقيق. محمد محمد أبوليلة، - نور شيف عبد الرحيم رفعت، (واشنطن: جمعية البحث في القيم والفلسفة، 2001).

القشيري، أبو القاسم. *الرسالة القسيرية*، تحقيق. عبد الحليم محمود (القاهرة: مطتبع مؤسسة دار الشعب للصحافة والطباعة والنشر، 1989/1409).

قلاتي، البشير. "معرفة النفس وعلاجها عند الصوفية، الحارث بن أسد المحاسبي نموذجا"، مجلة العلوم الإسلامية والحضارة 7 (فيفري 2018): 197-220.

المحاسبي، الحارث بن أسد. العقل وفهم القرآن، تحقيق، حسين القوّتلي (بيروت. دار الفكر، 1971/1391).





المحاسى، الحارث بن أسد. الوصايا، تحقيق. عبد القادر أحمد عطا (بيروت: دار الكتب العلمية، 1986/1406).

محمود، عبد الحليم. "أستاذ السائرين"، الحارث بن أسد المحاسبي، (القاهرة: دار المعارف، .(1992

النيسابوري، فريد الدين عطار. تذكرة الأولياء، ترجمة. محمد الأصيلي الوسطاني الشافعي، تحقيق. محمد أديب الجادر، (دمشق: دار المكتبي للطباعة والنشر والتوزيع، 2014).

## المراجع الغربية

Assarroudi, A, Nabavi, F, Armat, M, Ebadi, A. and Vaismoradi, M., "Directed qualitative content analysis: the description and elaboration of its underpinning methods and data analysis process", Journal of Research in Nursing, 23/1, (2018): 1-14.

Mayer Mayer, A., "Introspective hypnotism and Freud's Self-Analysis: procedures of Self-Observation in clinical practice", Revue d'Histoire des Sciences Humaines, 5/2, (2001): 171-196.

Vears, D.F., & Gillam, L., "Inductive content analysis: A guide for beginning qualitative researchers. Focus on Health Professional Education", A Multi-Professional Journal. 23/1 (2022): 111-127.





# الاستر اتيجيات النفس إسلامية للتعامل مع الغضب

إعداد د. شيماء حسنين

أستاذ مساعد - كلية علم النفس الإسلامي





### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، الذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم معلم البشرية الذي لم يترك وسيلة من شأنها أن تخدم الدعوة الإسلامية إلا واستخدمها، أما بعد؛ فلا شك أن الحديث عن الغضب وكيفية حدوثه وعلاجه أمر يهم الجميع، فالغضب يُعد أحد الانفعالات الإنسانية ذات الآثار السلبية في تدمير العلاقات بين الأفراد، هو تجربة عاطفية وسمة من سمات سلوك الإنسان.

غالبًا ما يُدرك على أنه عاطفة ثانوية لأننا نتفاعل عادة مع مواقف مختلفة، ويمكن أن تثير تلك المواقف الشعور العاطفي، بدرجات متفاوتة وفي سياقات متعددة، من خلال الإحباط، والملل، وتجربة المعاملة غير العادلة، وعدم الرضا، وتلقى الانتقادات، والألم الجسدى أو القيود الجسدية.

أعراض الغضب لا تظهر فقط في عواطفنا، ولكن في أجسادنا وعقولنا وسلوكنا كما أن الطبيعة المدقيقة المختلفة لاستجابة كل منا للآلام والإحباطات في وقت معين تعتمد على خلفياتنا وسوابق تعاملنا مع الانفعالات. وانفعال الغضب حينما يتملك الفرد يؤثر عليه تأثيرا سلبي من الناحية الجسمية وهذا ما أكدته الدراسات حيث إن قمع الغضب يؤدي إلى ظهور الاضطرابات السيكوسوماتية مثل مرض الشربان التاجي، قرحة المعدة والقولون العصبي.

كما يؤثر انفعال الغضب على الناحية الاجتماعية والنفسية للفرد فقد يؤدي إلى سوء العلاقات الاجتماعية والتفكك الاجتماعي، حيث إن للغضب صورة سلبية عندما يؤدي إلى تعقيدات ومشكلات اجتماعية أو نفسية، وكذلك حينما يعبر عنه بشدة وبطريقة مبالغ فيها ولا تتناسب مع شدة الموقف، فعندما يغضب الفرد يفقد السيطرة على نفسه وتتعطل قدرته على التفكير السليم ويضعف تركيزه ولا يستطيع إدراك التفاصيل اللازمة لحل الموقف كما ينتابه القلق والاكتئاب والضيق النفسى.

ولأهمية هذا الموضوع أفردته هذا البحث، وقسمته إلى مقدمة تمهيدية، وثلاثة فصول؛

صفحة | 104

<sup>1 -</sup> حسين فايد (2006): دراسات في السلوك والشخصية، القاهرة، مؤسسة طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ص:401.



26-12-2023 العدد الأول

الفصل الأول: معنى الغضب، لغة واصطلاحًا، مع بيان أنواع الغضب، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الغضب لغة.

المطلب الثاني: تعريف الغضب اصطلاحًا.

المطلب الثالث: أنواع الغضب.

الفصل الثاني: المفهوم الشرعي للغضب ونماذج من غضب الأنبياء.

الفصل الثالث: الاستراتيجية النفس إسلامية لتخفيف حدة انفعال الغضب، ثم الخاتمة وقائمة المراجع

وسميته عند الشروع فيه: الاستراتيجيات النفس إسلامية للتعامل مع الغضب، والله الموفق.





الفصل الأول: معنى الغضب، لغة واصطلاحًا، مع بيان أنواع الغضب، وفيه ثلاثة مطالب:

#### المطلب الأول: معنى الغضب لغة:

الغين والضاد والباء أصل صحيح يدل على شدة وقوة. يقال: إن الغضبة: الصخرة الصلبة. قالوا: ومنه اشتق الغضب، لأنه اشتداد السخط. يقال: غضب يغضب غضبا، وهو غضبان وغضوب. عضبان وغضوب. عضبا: رجل غَضُوبٌ وغَضِبٌ وغُضُبٌ أي كثير الغَضَب شديده. وناقةٌ غَضُوبٌ: عَبُوسٌ. والغَضَبُ: بخصةٌ في الجفن الأعلى خلقةً. والغَضْبةُ: الصخرة الصلبة المتراكمة في الجبل، المخالفة له. 3

#### المطلب الثاني: معنى الغضب اصطلاحًا

لقد تنوعت واختلفت تعريفات العلماء للغضب، لكنها بمجموعها تصب في معنى واحد، لا يختلف كثيرًا في مضمونه والمراد منه عن مدلوله في اللغة؛ فالغضب: هو ثوران دم القلب لقصد الانتقام. وقيل: الغضب غليان القلب بسبب ما يؤلم. 4

ويعرف الغضب في علم النفس؛ بأنّه شعورٌ يمرُّ فيه الإنسان يُظهر فيه سلوكيات وأفكارٍ عدائيةٍ، واستثارةٍ فسيولوجيةٍ، وغالباً ما ينجم عنه تصرفاتٌ غير لائقةٍ ومهينةٍ، من الشخص الغاضب إلى الأشخاص الآخرين، وترافقه عدة أعراضٍ جسديةٍ مثل ارتفاع معدل نبضات القلب، والشعور بالصداع، وغيرها من التصرفات والتعابير اللفظية مثل الصراخ، أو رمي كتاب، أو كسر قلم، أو ضرب اليد بالحائط، وأحياناً لا يعبّر الإنسان عنه ويبقى شعوراً داخلياً يعاني منه.

ومن التعريفات التي تناولت الغضب أيضًا تعريف شبيلبيرجر حيث عرف الغضب من منظورين:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الرازي، أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني، أبو الحسين (المتوفى: 395هـ)، معجم مقاييس اللغة، المحقق: عبد السلام محمد هارون الناشر: دار الفكر عام النشر: 1399هـ - 1979م، (428/4).

<sup>3 -</sup> الفراهيدي، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم البصري (المتوفى: 170هـ) كتاب العين، المحقق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي الناشر: دار ومكتبة الهلال، الطبعة الأولى، بدون (369/4).

<sup>4 -</sup> الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب (المتوفى: 502هـ) مفردات ألفاظ القرآن الكريم، تحقيق صفوان عدنان الداودي، دار القلم، لبنان، صـ:75.



- المنظور الأول وفقا لطبيعة الغضب والآخر وفقا لدرجته، وبناء على لذلك فهو يفرق بين نوعين من الغضب وهما: الغضب كحالة، وهو حالة عاطفية تتكون من أحاسيس ذاتية تتضمن التوتر والإزعاج والإثارة.
- والغضب كسمة، وهو عدد المرات التي يشعر بها الفرد بحالة الغضب في وقت محدد بحيث من يتميز بصمة الغضب يميد إلى الاستجابة لجميع المواقف أو غالبيتها بالغضب. 5

ولقد عرف لندنفيلد الغضب بأنه استجابة عاطفية طبيعية تظهر لمساعدتنا على التكيف مع التهديد، والأذى، والعنف، والإحباط. وعرفه ماك جوجان بأنه استجابة انفعالية متزايدة غالبا ما تظهر على نحو عدواني بطرق لفظية أو جسدية بصفة خاصة حينما يهدد الشخص أو يهاجم.

ويعتبر الغضب شعوراً، أو عاطفةً اجتماعيةً تحفّز الكثير من المشاعر عندَ الإنسان، مثل الشعور بالألم الناجم عن الأفكار المثيرة للغضب؛ لذا يحيى الإنسان نفسه، ويتخذ إجراءات وقائية لذلك ويبدّله دون أن يشعر بالغضب؛ لأنه يفضل القيام بذلك في المواقف التي تستثير عاطفته، والتي تشتت انتباه مؤقتاً عن السبب الرئيسي، حيث يمنعه من التعامل المباشر مع المشاعر الحقيقية في نفس اللحظة ويتجنبها، ويبذل الجهد في تحويل الألم إلى غضب، وصب التركيز على الآخرين والابتعاد عن التركيز بالنفس، ويؤمّن التغطية للإنسان حتى لا يكشف ما يشعر به أمام الآخرين، كما يمنح الغضب سواء كانَ مبرراً أم لا، حالة من الشعور باحترام الذات، وأداةً لتحويل مشاعر الإنسان الضعيفة والعاجزة إلى الموقف المسيطر القويّ، وعلى الرغم من ذلك لا يمكن للغضب أن يُذهب الألم.

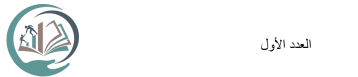
## المطلب الثالث: أنواع الغضب

يمكن تصنيف الغضب إلى أربعة أنواع تختلف وفقاً لمسببات الغضب، والحالة النفسيّة للإنسان، وهي كما يلي:

- الغضب المبرر؛ وهو غضب أخلاقي ناتج عن الشعور بالظلم، كالمشاعر التي تظهر بسبب قمع حقوق الإنسان، أو العنف في المجتمع وغيرها، حيث يمكن توجيه هذه العاطفة لتحدث تغييراً

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - فوقية، عبد الحميد، مقياس الغضب كحالة وكسمة، القاهرة، دار قباء للطباعة والنشر، الطبعة الأولى: 1998 ص: 17.

<sup>6 -</sup> فايد، حسين، دراسات في السلوك والشخصية الاكتئاب النفسي - الهلع - اضطرابات الأكل - الانتحار - الغضب، القاهرة، مؤسسة حورس الدولية ومؤسسة طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 2004، ص:53.



إيجابياً، إلا أنّ بقاؤها لفترة طويلة يحرم الإنسان من الراحة النفسية، وتُسبب له المعاناة. - غضب الانزعاج؛ هو أكثر أنواع الغضب شيوعاً، ويحدث نتيجة التعرض للإحباط، والمواقف المزعجة المختلفة في الحياة اليومية، كالشعور بالغضب بسبب مدير العمل، أو شريك الحياة، وغير ذلك، وغالباً ما ينتج هذا الغضب بسبب التركيز على الجوانب السلبية في المواقف اليومية.

- الغضب العدواني؛ هو نوع مدمّر من أنواع الغضب يحدث نتيجة رغبة الإنسان بالسيطرة على الآخرين، أو تخويفهم، أو التلاعب بهم، ويجدر الذكر أنّ الغضب العدواني المتكرر يتحوّل ليُصبح تنمراً على الآخرين، فيُعرضهم للقمع، والعنف النفسيّ، وغالباً يغضب الأشخاص بهذه الطريقة لإخفاء مشاعر كالضعف، والخوف، أو لإخفاء عيوبهم عبر فرض سيطرتهم على الآخرين.

- نوبات الغضب المزاجيّة؛ وهو الغضب الناتج عن عدم تلبية احتياجات الفرد الأنانية، والتي تكون غير معقولة، أو غير مناسبة، وغالباً ما يبدأ هذا النوع من الغضب بالظهور في مرحلة الطفولة، فيشرع الطفل بالغضب عندما لا يُلبّي البالغون طلباته، وتؤثر نوبات الغضب المزاجية المزمنة سلباً على قدرة الشخص على تكوين علاقاتٍ صحية وناجحة مع الآخرين<sup>7</sup>.

## الفصل الثاني: المفهوم الشرعي للغضب ونماذج من غضب الأنبياء

26-12-2023

ومن منظور إسلامي، فلقد اهتم الإسلام بجميع أحوال المسلم، فمنذ أن خلق الله سبحانه وتعالى الأرض ومن عليها ظهر مع مرور الوقت مجموعة من النقائص الإنسانية التي تهدد المجتمعات المختلفة، وعلى الرغم من أن كل الأديان السماوية وحتى الحضارات الإنسانية حاولت التعامل مع هذه النقائص وتهذيبها إلا أن معظمها لم يطرح سبل للعلاج إلا الدين الإسلامي، فلقد أتى دينًا مناسبًا لكل الأمم، مجتازة حدود الزمان والمكان، ليكون حلًا لكل الاضطرابات النفسية والسلوكية، ولأن الغضب عدو العقل، وهو له كالذئب للشاة قلً ما يتمكن منه إلا اغتاله. هم أن الغضب جبلة جبل الإنسان عليها، ولا يخفى على كل ذي لب ما يحدث من الشرور والمفاسد مع أن الغضب جبلة جبل الإنسان عليها، ولا يخفى على كل ذي لب ما يحدث من الشرور والمفاسد

<sup>-</sup>Ni, Preston (2006): How to Communicate Effectively and Handle Difficult People <sup>7</sup>
— 2nd Edition. PNCC.

<sup>8 -</sup> الجوزية، محمد بن أبي بكر ابن القيم، كتاب اغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان، القاهرة، مطبعة المنار، الطبعة الرابعة 2004، ص. 49.







من الغضب، فكثير من الأفعال المحرمة ترتكب في حالة غضب شديدة، فجاءت السنة المطهرة، بالحث على البعد عنه، بتجنب أسبابه، ثم أشادت بمن كظم غيظه، ووعدته بأحسن الجزاء.

وهناك العديد من آيات القرآن الكريم تم فها ذكر مفهوم الغضب، فتظهر كلمة "غَيْظً" (غين ياء ظاء) إحدى عشر مرة في القرآن الكريم، في هيئة أشكال مشتقة، وتعني كلمة الغيظ هنا أشد الغضب، وهو الحرارة التي يجدها الإنسان من فوران دم قلبه.

ومن الآيات قول الله تعالى: ﴿هَا أَنْتُمْ أُولَاءِ تُحِبُّونَهُمْ وَلَا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتَابِ كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا عَضُّوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا عَضُّوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ السَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ السَّرُّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ 10 وقال تعالى: ﴿تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ كُلَّمَا أَلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴾ 11.

وفقًا للعقيدة الإسلامية، الغضب جزء من طبيعة السلوك البشري، ومن الصعب تصور أن الناس لن يغضبوا، حتى لو كان الفرد صالحًا. ولكن الأشخاص الصادقين والصالحين سيتذكرون دائمًا الله وأوامره عندما يغضبون أو عندما يتم تذكيرهم.

والناس في هذه القوة على إفراط وتفريط واعتدال، فالإفراط: أن تغلب هذه الصفة حتى يخرج عن طاعة العقل والشرع وسياستهما، ولا تبقى له فكرة وبصيرة. والتفريط: أن يفقد هذه القوة أو تضعف بحيث لا يغضب عما ينبغي الغضب عليه شرعا وعقلا، والاعتدال: أن يصدر غضبه فيما ينبغي ولا يصدر فيما لا ينبغي، بحيث يخرج عن سياسة الشرع والعقل، بل يكون تابعًا لهما في الغضب وعدمه، فيكون غضبه وانتقامه بأمرهما.

ولا ربب في أن الاعتدال ليس مذمومًا، ولا معدودًا من الغضب، بل هو من الشجاعة، والتفريط مذموم معدود من الجبن والمهانة، وربما كان أخبث من الغضب، إذ الفاقد لهذه القوة لا حمية له، وهو ناقص جدًا.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> - سورة آل عمران: 119.

<sup>10 -</sup> سورة آل عمران: 134.

<sup>11 -</sup> سورة الملك: 8.



وقد جمع النبي صلى الله عليه وسلم الخير في لفظ واحد فقال له «لا تغضب» ومعنى ذلك والله أعلم أن الغضب يفسد كثيرًا من الدين؛ لأنه يؤدي إلى أن يؤذي ويؤذى، وأن يأتي في وقت غضبه من القول والفعل ما يأثم به ويؤثم غيره ويؤدي الغصب إلى البغضة التي قلنا إنها الحالقة والغضب أيضًا يمنعه كثيرًا من منافع دنياه ومعنى قوله صلى الله عليه وسلم «لا تغضب» يريد والله أعلم لا تمض ما يبعثك عليه غضبك وامتنع منه وكف عنه، وأما نفس الغضب فلا يملك الإنسان دفعه، وإنما يدفع ما يدعوه إليه، وقد روي عن الأحنف بن قيس أنه قال لست بحليم ولكني أتحالم، وإنما أراد النبي صلى الله عليه وسلم امتناعه من الغضب في معاني دنياه ومعاملته، وأما فيما يعاد إلى القيام بالحق فالغضب فيه قد يكون واجبا وهو الغضب على الكفار والمبالغة فيهم بالجهاد وكذلك الغضب على أهل الباطل وانكاره عليهم بما يجوز.

وقد يكون مندوبًا إليه، وهو الغضب على المخطئ إذا علمت أن في إبداء غضبك عليه ردعًا له وباعثًا على الحق.12

وعلى سبيل المثال، قدم عيينة بن حصن بن حذيفة بن بدر، فنزل على ابن أخيه الحر بن قيس بن حصن، وكان من النفر الذين يدنهم عمر، وكان القراء أصحاب مجلس عمر ومشاورته، كهولا كانوا أو شبانا، فقال عيينة لابن أخيه: يا ابن أخي، هل لك وجه عند هذا الأمير فتستأذن لي عليه؟ قال: سأستأذن لك عليه، قال ابن عباس: فاستأذن لعيينة، فلما دخل، قال: يا ابن الخطاب، والله ما تعطينا الجزل، وما تحكم بيننا بالعدل، فغضب عمر، حتى هم بأن يقع به، فقال الحر: يا أمير المؤمنين، إن الله تعلى قال لنبيه صلى الله عليه وسلم: "خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين" أو إن هذا من الجاهلين، فوالله ما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقافًا عند كتاب الله الله عليه أو الله عليه والله عليه والله أمير الله الله عليه والله أمير حين الله عليه والله أمير حين الله عليه والله أمير حين الله عليه وكان وقافًا عند كتاب

<sup>12 -</sup> القرطبي، أبو الوليد سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب بن وارث التجيبي الباجي الأندلسي (المتوفى: 474هـ)، المنتقى شرح الموطأ، مطبعة السعادة – مصر، الطبعة الأولى: 1332 هـ 1332 هـ

<sup>13 -</sup> سورة الآعراف: 199

<sup>14 -</sup> صحيح البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديث رقم: 7286.





وهناك العديد من أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم حول الغضب وكيفية الحد من تأثيراته ووسائل علاجه، عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلًا قال للنبي صلى الله عليه وسلم: أوصني، قال: لا تغضب، فردد مرارًا، قال: لا تغضب<sup>15</sup>.

وأيضًا عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " ليس الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب". 16

إن الله سبحانه وتعالى وعد المتقين والمتحكمين في الغضب بمكافأة عظيمة مأجورين فها: ﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ 17

قوله تعالى: "وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ" أي: الجارعين الغيظ عند امتلاء نفوسهم منه، والكافين غضبهم عن إمضائه، يردون غيظهم وحزنهم في أجوافهم، ويصبرون ولا يظهرون.

وأصل الكظم: حبس الشيء عند امتلائه، يقال: كظمت القربة: إذا ملأتها ماء، ويقال لمجاري المياه: كظائم لامتلائها بالماء، واحدتها: كظامة، ومنه قيل: أخذت بكظمه، يعني: بمجاري نفسه، ومنه: كظم الإبل، وهو حبسها جررها في أجوافها، ولا تجتر، وإنما يفعل ذلك من الفزع والجهد. 18

إنَّ النبي صلى الله عليه وسلم هو القدوة الأولى لأمّة الإسلام، وقد أمر الله جل جلاله الخَلْق بالاقتداء بنبيّه صلى الله عليه وسلم، حيث قال تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِّن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيراً ﴾ 19.

وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يغضب لكنه ما كان يغضب إلا بحق ولا يتصرف في غضبه إلا بمقتضى الحق ولا يثأر لنفسه، وإنما يثأر لله عز وجل، فمن ذلك غضبه من أسامة حين أراد

26-12-2023

<sup>15 -</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب (28/8) حديث رقم 6116.

<sup>16 -</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب: باب الحذر من الغضب (28/8) حديث رقم: 6114.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> - سورة آل عمران: 134.

<sup>18 -</sup> الثعلبي، أبو إسحاق أحمد بن إبراهيم الثعلبي (المتوفى: 427 هـ)، أشرف على إخراجه: د. صلاح باعثمان، د. حسن الغزالي، أ. د. زيد مهارش، أ. د. أمين باشه تحقيق: عدد من الباحثين (21) مثبت أسماؤهم بالمقدمة صـ 15، أصل الكتاب: رسائل جامعية (غالبها ماجستير) لعدد من الباحثين

الناشر: دار التفسير، جدة - المملكة العربية السعودية الطبعة: الأولى، 1436 هـ - 2015 م (262/9)

<sup>19 -</sup> سورة الأحزاب: 21.



أن يشفع في المخزومية التي سرقت، وغضبه من معاذ حين كان يطيل الصلاة بقومه، وغضبه من على رضى الله عنه حين رآه لابسا حلة سيراء.

فإن حال القلب عند الغضب في الاضطراب أشد من حال السفينة عند اضطراب الأمواج في لجة البحر، إذ في السفينة من يحتال لتسكينها وتدبيرها وسياستها؛ أما القلب فهو صاحب السفينة وقد سقطت حيلته بعد أن أعماه الغضب وأصمه.

ويظهر ذلك على أعضائه وكلامه وفعاله، ولو رأى الغضبان في حالة غضبه قبح صورته لسكن غضبه حياء من قبح صورته واستحالة خلقته، وقبح الباطن أعظم من قبح الظاهر فإن الظاهر عنوان الباطن، وإنما قبحت صورة الباطن أولا ثم انتشر قبحها إلى الظاهر ثانيا، وأما في اللسان فأثره بالشتم والفحش الذي يستجي منه قائله عند سكون الغضب فضلا عن تخبط النظم واضطراب اللفظ، وأما أثره على الأعضاء فالضرب والتهجم والتمزيق والقتل للمغضوب عليه وإذا فلت منه بسبب عجز أو غيره فقد يرجع إلى صاحبه فربما مزق ثوب نفسه أو لطم وجهه وربما ضرب بيده على الأرض، وأما أثره في القلب على المغضوب عليه فالحقد والحسد واضحا والسوء والشماتة

ولقد قص الله سبحانه وتعالى علينا في القرآن الكريم الكثير من الأحداث التي واجهت الأنبياء عليهم السلام وتفاعلوا معها وانعكس ذلك التفاعل على سلوكياتهم وتصرفاتهم من أجل استخلاص العبر والدروس المستفادة؛ فكليم الله موسى عليه السلام، كان من صفاته التي اتسم بها: الشهامة والرجولة، فقد كان رجلاً عظيماً. ومن شهامته: أنه لما رأى المرأتين تريدان السقيا ولا من معين، بل إن هؤلاء القوم يسقون ولا يأبهون لهما تقدم عليه السلام فأزاح الحجر العظيم ثم سقى لهما.

وقد اتسمت شخصية نبي الله موسى عليه السلام أيضاً بأنه شخصية أوابة، رجاعة إلى الله سبحانه وتعالى بالتوبة والاستغفار، ﴿وَدَخَلَ الْمُدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَٰذَا مِنْ عَدُوهِ وَالاستغفار، ﴿وَدَخَلَ الْمُدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَٰذَا مِنْ عَدُوهِ وَلَاستغفار، ﴿وَدَخَلَ الْمُدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَٰذَا مِنْ عَدُوهِ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ وَهُذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُولٌ مُّضِلٌ مُّبِينٌ ﴾ 20. فرجع إلى الله سبحانه وتعالى تائبً، فقال: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ 21، فهو يعلم الله جيدًا، وهو موحد به منذ صغره على دين قومه، وكان فهم التوحيد، وهو على شريعة يعقوب عليه

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> – سورة القصص: 15.

 $<sup>^{21}</sup>$  – سورة القصص: 16.



السلام قبل أن يوحى إليه. ونلاحظ أنه تعهد ألا يكون معينًا للمجرمين؛ لأن الفرد المسلم لا يجوز له أن يستعمل ما آتاه الله من قوة وتمكين في الشر، وإنما يستعملها في الخير، وهنا وعد موسى عليه السلام ربه بأن قال: سأستخدم القوة التي منحتني إيها في الخير فقط، وأن لا أعين مجرما، ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَيَّ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ 22.

ومثلما اتصف نبي الله موسى عليه السلام بالحكمة والرفق والرجوع إلى الله تعالى، كان أيضًا متصفًا بالغضب إذا انتهكت محارم الله، فغضب موسى عليه السلام من قومه لعبادتهم العجل، ﴿وَاتَّخَذَ وَوُمُ مُوسَىٰ مِن بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوارٌ ۚ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا وَوُمُ مُوسَىٰ مِن بَعْدِهِ مِنْ حُلِيِّمْ عِجْلًا جَسَدًا لَّهُ خُوارٌ ۚ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَبِيلًا اللهَ وَوَا فَالُوا لَئِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَعْفِرْ لَنَا التَّخَذُوهُ وَكَانُوا ظَالِينَ ﴿ وَلَا سُقِطَ فِي أَيْدِيهِمْ وَرَأَوْا أَنَّهُمْ قَدْ ضَلُّوا قَالُوا لَئِن لَمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَعْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ بِنْ شَمَا خَلَفْتُمُونِي مِن بَعْدِي لَنَا لَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ بِنْ شَمَا خَلَفْتُمُونِي مِن بَعْدِي لَلْكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ وَلَمَ لَهُ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ بِنْ أَمْ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي أَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ وَلَا تُشْمِتْ بِيَ الْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِيَ الْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِيَ الْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِيَ الْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ وَلَا تَعْفِي اللهِ عَلَى الْقَوْمِ الظَّالِينَ اللّهُ الْقَالَ الْمَالِي لَا لَعْمَا الْمَالِينَ اللهُ عَلَا عَلَى الْمُؤْمِ الطَّالِينَ الْمَالِي فَلَا تُسْمِتُ عَلَى الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمِلْوَا عَلَى الْمَالِقُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمَلْوَاتِ وَلَا تَعْمَلُونَ الْمُؤْمِ الْمَؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْ

ونذكر أيضًا نبي الله سليمان عليه السلام، الذي كان يتمتع بسمات شخصية مميزة أعانته على أداء مهام الدعوة والحكم وتدبير شؤون مملكته بصورة تامّة. ولقد كان عليه السلام أوَّاب؛ قال سبحانه وتعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لِدَاوُودَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ 24، وكان قائدًا فسليمان عليه السلام كان يتفحص ويتفقد كل رعيته بدون استثناء، قال تعالى: ﴿وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَابْبِينَ ﴾ 25.

ومثلما كان يمتلك العلم والفهم والحكمة، كان يغضب لله حاله حال جميع الأنبياء، قال تعالى: ﴿ وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْهُدُهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَائِيِينَ ﴿ لَأُعَذِّبَنَّهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِي بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ ﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينٍ ﴾ 26.

<sup>22 –</sup> سورة القصص: 17.

<sup>23 -</sup> سورة الأعراف: 148-150.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> – سورة ص: 30.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> – سورة النمل: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> - سورة النمل: 20-22.



وتفقد سليمان حال الطير المسخرة له وحال ما غاب منها، وكان عنده هدهد متميز معروف فلم يجده، فقال: ما لي لا أرى الهدهد الذي أعهده؟ أستره ساتر عني، أم أنه كان من الغائبين عني، فلم أره لغيبته؟ فلما ظهر أنه غائب قال: لأعذبنَّ هذا الهدهد عذابًا شديدًا لغيابه تأديبًا له، أو لأذبحنَّه عقوبة على ما فعل حيث أخلَّ بما سُخِّر له، أو ليأتيني بحجة ظاهرة، فيها عذر لغيبته. فحينئذ تغيظ عليه وتوعده فقال: "لأُعَذّبنَّهُ عَذَابًا شَدِيدًا دون القتل، أَوْ لأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيتِي بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ أي :حجة واضحة على تخلفه، وهذا من كمال ورعه وإنصافه أنه لم يقسم على مجرد عقوبته بالعذاب أو القتل لأن ذلك لا يكون إلا من ذنب، وغيبته قد تحتمل أنها لعذر واضح فلذلك استثناه لورعه وفطنته 27.

ولنا مع سيدنا يونس عليه السلام حينما غضب وقفة، سيدنا يونس عليه السلام الذي قد من الله سبحانه جل شأنه عليه بالنجاء من بطن الحوت، وذلك في قوله تعالى: ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْنَاهُ مِنَ النَّهُ عَليه وسلم فقال: "لا ينبغي الْفُوْمِنِينَ ﴾ 28، وهو الذي مدحه نبينا محمد صلى الله عليه وسلم فقال: "لا ينبغي لعبدٍ أن يقول: أنا خيرٌ من يونس بن متى "29.

فالله جل شأنه أرسله إلى قومه فدعاهم فلم يؤمنوا، فتوعَّدهم بالعذاب فلم يتوبوا، ولم يصبر عليم كما أمره الله، وخرج مِن بينهم غاضبًا عليهم، ضائقًا صدره بعصيانهم، ﴿وَذَا النُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَٰهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِن الظَّالِينَ ﴾ 30. أي أن يونس عليه السلام غضبة من قومه لعدم استجابتهم لدعوة الله فكان غضبه لله ومن أجل الله خرج من عند قومه وهو غضبان.

وعند التتبع لهذه المشاهد والوقائع والقصص من القرآن الكريم والتي برز فيها غضب الأنبياء عليهم السلام وتأثير هذا الغضب سواء على أقوالهم أو أفعالهم أو حتى على ملامح وجوههم؛ وجد بالدليل القاطع أن الغضب يعد أحد الانفعالات الإنسانية ذات الأثر السلبي في تدمير العلاقات بين الأفراد وبعضها، وخلق جو من القلق والتوتر داخل نفسية الفرد.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> - السعدي، عبد الرحمن بن ناصر، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان. الطبعة الأولى في فلسطين 1(1997) مطبعة النور، ص: 828.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> - الأنساء: 88.

<sup>29 -</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، رقم ٣٤١٦، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: (وإن يونس لمن المرسلين)، ١٥٩/٤.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> - الأنبياء: 87.





وعلى الرغم من اختلاف الأفراد في استجاباتهم وردود أفعالهم للمواقف المثيرة للغضب فمنهم من يعبر عن غضبه دون أن يجرح الآخرين، ومنهم من يحول هذا الغضب إلى سلوك عدواني ينجم عنه الكثير من الأضرار بما فها الاضطرابات النفسية للفرد أول ما حوله؛ إلا إننا جميعا نتفق على أهمية التصرف بعقلانية للتعامل مع موضوع القلق باستخدام إستراتيجيات نفسية إسلامية إيجابية للعمل على سرعة تبديد الغضب وتجنبه.

إن الشريعة الإسلامية بما تحتويه من عقائد وشرائع وبما تتميز به من شمول وواقعية ومواتاه للفطرة وقدرة على التأثير الممتد والفعال في نفوس البشر لهي الملاذ الواقي والبلسم الشافي من الانحرافات والاضطرابات النفسية فلشريعة تعمل على جميع المكونات وبمختلف الوسائل والمستويات الوقائية والعلاجية والتأهيلية في ان واحد علاج تلك الانحرافات السلوكية والاضطرابات النفسية.

والعقيدة الإسلامية هي أقوى العقائد في امتلاكها أفضل الأساليب للتكيف والشفاء من الاضطرابات النفسية وبذلك فالمسلمون هما الأقل بحثا عن الدعم الاجتماعي أو الطبي عند تعرضهم للضغوط النفسية.

وبناء على ما سبق يتبين لنا أن التوجه للدين الإسلامي في علاج نوبات الغضب أصبح ضرورة علمية وإنسانية فلقد أظهرت نتائج دراسة لكل من سميث، مكلوف وبول إن الأشخاص الأكثر معاناة والأكثر تعرضا للضغوط النفسية هو من أكثر لجوء واستخداما للدين للتخلص من معاناتهم. 31

ودراسة كل من ديسوزا ورودريجو التي أظهرت الدور الإيجابي الذي يلعبه إضافة الدين العلاج المعرفي السلوكي؛ حيث تبين أن العلاج المعرفي السلوكي بالمحتوى الديني يقلل من فقد الأمل والقنوط، كما يعمل على تحسين فعالية العلاج وبقلل من انتكاسة المرض وبعزز من الاستشفاء. 32

وقد قام الطبيب النفسي الباكستاني محمد الشريف بعمل دراسة لحظ فيه انخفاض حالات الاكتئاب في شهر رمضان وعندما عالج 64 مربضا بالاكتئاب علاجًا طبيًا وقسمهم إلى مجموعتين

Smith; Timothy B., McCullough; Michael E., Poll; Justin (2003): Religiousness and depression: <sup>31</sup> Evidence for a main

effect and the moderating influence of stressful life events, Journal of Psychological Bulletin, Vol 129(4), 614-636.

<sup>-</sup>D'Souza; Russell F, Rodrigo; Angelo (2004): Spiritually augmented cognitive behavioral therapy, <sup>32</sup>
Religion and Spirituality, Vol. 12, No. 2, pp. 148-152.





32 مريضا أعطاهم العلاج الطبي فقط و32 مريضا أعطاهم العلاج الطبي وطلب منهم القيام بالليل من الساعة 2:00 للساعة 4:00 صباحا لصلاة التهجد وذكر الله وقراءة القرآن والدعاء والاستغفار وبعد أربع أسابيع وجد أن 78% من المجموعة الثانية و15% من المجموعة الأولى قد تخلصوا من الاكتئاب.

#### الفصل الثالث: الاستراتيجية النفس إسلامية لتخفيف حدة انفعال الغضب

إن الحدود الإسلامية التي هي العقوبات الدنيوية إنما شرعت للحفاظ على حياة الناس وأعراضهم ودمائهم وأعضائهم وقد يكون داعي القتل هو الغضب والعنف أو حب الجاه والمنصب والتعالي على الآخرين وقد عالج الإسلام ذلك بطريقة مثالية واقعية قبل أن يشتد الغضب وقبل أن يغلي حب الانتقام في النفس وقبل أن يسيطر العجب والكبر على الإنسان ويجعله كالريشة في مهب الهواء، فقد عالج الإسلام هذه الحالات النفسية كلها علاجا واقعيا مثاليا، بحيث يستطيع المسلم بعد المواظبة على ذلك العلاج فترة زمنية أن يتخلص من كافة أمراضه النفسية التي أوجدت لديه اختلالا في التوازن النفسي وجموحا نحو زاوية الانحراف والغواية، هذا العلاج يكمن في وسيلتين إحداهما مادية والأخرى معنوية.

إن الهدف الرئيس من استخدام استراتيجيات العلاج المعرفي السلوكي من علم النفس جنبًا إلى جنب مع الاستراتيجيات الإسلامية النابعة من القرآن والسنة النبوية هو خفض حدة انفعال الغضب وتعديل السلوكيات المرتبطة والمصاحبة للغضب كذلك تعديل الأفكار المرتبطة بالغضب في عقولنا.

<sup>33 -</sup> توفيق، محمد عز الدين، التأصيل الإسلامي للدراسات النفسية - البحث في النفس الإنسانية والمنظور الإسلامي، الطبعة الثانية 2002، دار السلام للطباعة والنشر، الإسكندرية، ص:238.

<sup>34 -</sup> نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، عدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي

الناشر: دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة، الطبعة: الرابعة، (119/1).



26-12-2023



إن الاعتماد على أساليب وفنيات العلاج المعرفي السلوكي الإسلامي يندرج تحتها عدد من الأهداف أهمها:

- الأهداف المعرفية: وتشمل على تنمية الوعي بكيفية إدارة انفعال الغضب، وتعديل الأفكار غير الصحيحة المصاحبة له.
- الأهداف انفعالية: تشمل على تخفيف من حدة نوبات الغضب والتحكم بها، تدعيم ثقة
   الفرد بنفسه، تجنب المشاعر السلبية والقرب من الله سبحانه وتعالى.
- الأهداف المهارية: تشمل على التدريب المستمر على طرق خفض حدة نوبات الغضب وأيضًا تشمل على تمرينات التنفس والاسترخاء.

يمكننا من خلال استخدام الاستراتيجية النفس إسلامية لتخفيف حدة انفعال الغضب أن نتبع أسلوب العلاج النفسي الجماعي وهو أحد أنواع العلاج الذي يستخدمه المُعالج، وفيه يتم التقاء مجموعة من الأفراد مع بعضهم بدلًا من شخص واحد مع المُعالج؛ لمشاركة مشكلة مماثلة، مثل: القلق أو الإدمان أو الغضب.

والعلاج النفسي الجماعي يحقق مجموعة من الفوائد التي تؤثر إيجابيًا في العلاج؛ أهمها، وجود مكان آمن بالنسبة للأشخاص للتعبير عن مشاعرهم وللكشف عن طبيعة مشكلاتهم النفسية.

كذلك التعرف على أفكار جديدة ومعتقدات وتصرفات يمكن أن تغير من نظرة الشخص للأمور بالمجمل نحو الأفضل، كما إنها قليلة التكاليف ويمكن الشخص تحملها عوضًا عن الجلسات الفردية المكلفة.

الاستراتيجية النفس إسلامية تحتاج إلى عدد14 جلسة، بواقع جلستين أسبوعيًا، تتراوح مدة الجلسة الواحدة من (45-60) دقيقة مع مجموعة يتراوح عددها من (45-60) أفراد.

- 1. تبدأ الاستراتيجية نفس إسلامية بجلسة تمهيدية يتم فها تهيئة أفراد المجموعة بالتعرف على بعضهم البعض والتعرف على القواعد الأساسية لإدارة الجلسات وتوضيح الهدف من الإستراتيجية النفس إسلامية ومدى أهميتها.
- 2. في الجلسة الثانية؛ يتم التعرض لتعريفات الغضب وأسبابه والآثار النفسية المترتبة على سوء إدارة الغضب. كذلك تشمل الجلسة الثانية على فتح باب الحديث بين المساهمين





فها لمشاركة بعض القصص أو الخبرات السابقة لهم مع نوبات الغضب الشديدة، مع تأكيد المعالج على تحديد حقوق الأفراد في الغضب المبرر.

الجلسة الثالثة؛ نتناول في إستراتيجية اللجوء إلى الله سبحانه وتعالى والبعد عن الشيطان وهي كالتالي: وهي كالتالي: استَبَّ رجُلانِ عندَ النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم ونحنُ عندَه جلوسٌ وأحدُهما يسُبُ صاحبَه مغضبًا قد احمَرَ وجهُه فقال رسولُ اللهِ صلَّى الله عليه وسلَّم: "إنِّي لأعلَمُ كلمةً لو قالها لذهب عنه ما يجِدُ: أعوذُ باللهِ مِن الشَّيطانِ الرَّجيمِ" قوم لذهب عنه ما يجِدُ: أعوذُ باللهِ عليه وسلم الذي حذر فيه من الغضب لأنه يقوم المعالج هنا بشرح حديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي حذر فيه من الغضب لأنه يدفع إلى التهور والشرور، وكان صلى الله عليه وسلم لا يغضب إلا عندما تنتهك حرمات الله تعالى وهو الغضب المبرر.

وفي هذا الحديث يرشدنا النبي صلى الله عليه وسلم إلى أول الطرق العلاجية التي نستطيع إنه سكن بها الغضب ونذهب أثره، وهو أن يقول من أصابه الغضب:" أعوذ بالله من الشيطان" لأن من الغضب من نزعات الشيطان. وهنا تظهر أهمية تعويد الإنسان لسانه على النطق بالخير والاستعاذة من الشر والشياطين.

إن التعود هو تعلم بعد فترة من التعرض لمثير معين، والعادة تتطور بعمل النشاط عدة مرات؛ فإن استطاع الفرد تعويد اللسان على ذكر الله والاستعادة من الشيطان الرجيم، كأن وضع لجام التقوى على لسانه مثل لجام الفرس يمنعه من الاندفاع وقت غضبه ويبعد عنه الشياطين، وبالتبعية تقل حدة نوبات الغضب لدى الفرد. ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغُ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ ۚ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ 36

4. الجلسة الرابعة: يتناول فها المعالج أهمية الصمت كإستراتيجية نفس إسلامية في التعامل مع نوبات الغضب، ويستدل المعالج على ذلك بحديث عبد الله بن عباس، رضي الله عهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:" إذا غَضِبَ أحدُكم فلْسكتُ" 37.

26-12-2023

صفحة | 118

<sup>35 -</sup> أخرجه البخاري في "الصحيح" كتاب بدء الخلق، باب: باب صفة إبليس وجنوده، (214/4) حديث رقم: 3282 من حديث سليمان بن صرد، رضى الله عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> - سورة الأعراف: 200.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> -أخرجه أحمد في "المسند" (39/4) حديث رقم: 2136، وحسنه جماعة، انظر "السراج المنير في ترتيب أحاديث صحيح الجامع الصغير" (960/2).



26-12-2023



وهنا يقوم المعالج بتوضيح نقطة مهمة وهي، أن الإنسان يستطيع التغلب على غضبه بالسكوت أي إذا أصابت الفرد نوبة من نوبات الغضب وهو يتكلم فليصمت حتى يهدأ، لأنه إذا استمر في الحديث لعله ينطق بكلام لا يجوز سواء في أمور الدين أو الدنيا، الأمر الذي يجعله معرضًا للندم عند زوال غضبه، ففي حالة الغضب الشديد أو المكروه، يفقد الناس في معظم الأحيان السيطرة على أنفسهم. واعتمادًا على هذا السياق، يمكن للشخص أن ينطق بكلمات مسيئة أو كلمات تشهير أو لعنات، أو يقول كلمات كفر (نعوذ بالله)، لذا وجب على المعالج شرح أهمية الصمت لأفراد المجموعة والتأكيد على أهميتها حتى يهدأ الفرد ويزول عنه الغضب ونتجنب بذلك الإساءات اللفظية للآخرين من حولنا.

5. الجلسة الخامسة: في هذه الجلسة يقوم المعالج بمواجهة الأفكار السلبية اللاعقلانية لدى أفراد المجموعة، كذلك محاولة دفعهم للحديث عن المشاعر السلبية المرتبطة بالغضب لديهم وذلك باستخدام مبدأ الحوار والمناقشة. وهنا يؤكد المعالج على دور الحوار بين المجموعة لتتعرف على مدى سذاجة بعض أسباب نوبات الغضب والتي كان من الممكن التعاطى معها بطرق أقل وطأة.

ولقد قدم لنا القرآن الكريم نماذج كثيرة من الحوار نذكر منها ما دار بين إبراهيم عليه السلام وبين الرجل الذي أتاه الله الملك، وقصة موسى عليه السلام مع العبد الصالح، وقصة نوح عليه السلام مع قومه، وقصة أصحاب الجنتين.

كذلك المتأمل لسيرة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم يدرك إنه أفضل من نستخدم أسلوب الحوار للإقناع فهو صلى الله عليه وسلم يعلم وظيفة الحوار وفوائده وأساليبه وآدابه وفنونه وقد مارسها صلى الله عليه وسلم على أحسن ما يكون طوال حياته مع المسلم والكافر مع الرجل والمرأة مع الشيخ والطفل على حد سواء. 38

6. الجلسة السادسة: يجب على المعالج هنا الإشارة الي ضرورة تغيير وضع الجلوس الخاص بالفرد في حالة حدوث نوبة غضب مكروهة، والحكمة في تغيير الوضع تكمن في منع الفرد من فقدان السيطرة على نفسه واعصابه، حيث يمكن أن يقوم بفعل شيء ضار، مما يسبب إصابة فرد آخر أو حتى قتله، وفي بعض الحالات تدمير الممتلكات، تغيير الوضع يعمل كمشتت للانتباه؛ فعن أبي ذر الغفاري رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله يعمل كمشتت للانتباه؛ فعن أبي ذر الغفاري رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله

<sup>.32 –</sup> الحوار آدابه وضوابطه في ضوء الكتاب والسنة، مرجع سابق ص $^{38}$ 





عليه وسلم:" إذا غضبَ أحدُكم وهو قائمٌ فلْيجلسْ، فإن ذهبَ عنه الغضبُ وإلاَّ فلْيَضْطَجعْ."<sup>39</sup>

والمراد من تغيير وضعية الجلوس هنا، وأن يغير من وضعه الذي غضب فيه ويتحول إلى وضع آخر أكثر هدوءً وطمأنينة. بمعنى آخر إيه إذا كان الإنسان غاضبا وهو واقف فليجلس حتى يهدأ أو يركض على أحد جانبيه أو على ظهره، والعلة من ذلك أن الشخص الجالس أقل حركة وأقل باطشًا بمن حوله كذلك النائم أو المضجع، لا يقدر على النيل من الآخرين.

- 7. الجلسة السابعة: يتطرق المعالج هنا إلى الوضوء، مؤكدا على أن من يتعرض لما يغضبه عليه أن يتوضأ فإن الوضوء يطفئ نار الغضب ويقضي على حدته. فعن عبد الله بن بجير الصنعاني قال: دخلنا على عروة بن محمد السعدي، فكلَّمه رجل، فأغضبه، فقام فتوضأ، فقال: حدَّثني أبي عن جدي عطية، قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه واله وسلم: "إِنَّ الْغَضَبَ مِنَ الشَّيْطَانِ، وَإِنَّ الشَّيْطَانَ خُلِقَ مِنَ النَّارِ، وَإِنَّمَا تُطفًأُ النَّارُ بِالْمَاءِ، فَإِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَتَوَضَّأً "40. كذلك يجب على المعالج التأكيد على الحقيقة الطبية المعروفة أن الماء البارد يهدئ من فوران الدم الناشئ عن نوبات الغضب كما يساعد على تخفيف حالات التوتر العضلي والعصبي.
- 8. الجلسة الثامنة: في بداية تلك الجلسة يشير المعالج إلى ضرورة إتباع نصائح ووصايا رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم، فاتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم يمكن أن تحقق الفوائد العديدة للتحكم وإدارة الغضب، فعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه أن رجلًا قال للنبي صلى الله عليه وسلم:أوصني، قال": لا تغضب, "فردد مرارًا قال": لا تغضب 4 ... كذلك جاء عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ليسَ الشَّدِيدُ بالصُّرَعَة، إنَّما الشَّدِيدُ الذي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الغَضَب" 42.

<sup>39 –</sup> قال أبو الفضل زين الدين عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن بن أبي بكر بن إبراهيم العراقي (المتوفى: 806هـ) في " المغني عن حمل الأسفار في الأسفار، في تخريج ما في الإحياء من الأخبار" (ص1070): " أخرجه ابْن أبي الدُّنْيَا وَفِيه من لم يسم وَلأَحْمَد بِإِسْنَاد جيد فِي الأسفار في الأسفار، في تخريج ما في الإحياء من الأخبار" (ص1070): " أَثْنَاء حَدِيث فِيهِ وَكَانَ أَبُو ذَر قَائِما فَجَلَسَ ثُمَّ اضطجع فقيل لَهُ: لم جَلَست ثُمَّ اضطجعت؟ فقال: إِن رَسُول الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسلم قَالَ لنا «إِذا غضب أحدكُم وَهُو قَائِم فليجلس فَإِن ذهب عَنهُ الْعَضَب وَإِلَّا فليضطجع» وَالْمَرْفُوع عِنْد أبي دَاوُد وَفِيه عِنْده انْقِطَاع سقط أَبُو الْأَسْدِد "

<sup>40 -</sup> أخرجه أحمد في "المسند" رقم: 29505.

<sup>41 -</sup> سبق تخریجه.

<sup>42 -</sup> سبق تخریجه.





وهنا ندرك أن الشخص القوي هو الذي يصارع نفسه إذا صارعته ويتحكم فيها إذا غضبت؛ فالرسول الكريم صلى الله عليه وسلم أكد أن هذه هي القوة الحقيقية قوة داخلية معنوية يتغلب بها الإنسان على الشيطان؛ لأنه (نعوذ بالله منه) هو من يشعل جمرة الغضب في القلوب.

9. الجلسة التاسعة: تبدأ الجلسة بالاسترخاء ثم تأمل في عظم ثواب التحكم في نوبات الغضب المكروهة؛ فنحن لا نريد فقط التحكم في الغضب، ولكننا نطمع أيضا إلى الثواب العظيم. في حين يجاهد الفرد نفسه ويتحكم في غضبه، يحصل بذلك على مكافأة عظيمة من الله سبحانه وتعالى للصالحين بما في ذلك وعد الجنة، وملأ قلبه بالرضا في يوم القيامة. ودليلنا حديث معاذ بن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْفِذَهُ، دَعَاهُ الله سُبحَانَهُ وَتَعَالى عَلَى رُوُّوسِ الْخَلَائِقِ يَوْمَ الْقِيامَةِ حَتَّى يُخَيِّرَهُ مِنَ الْحُورِ الْعِينِ مَا شَاءَ 43 كذلك حديث عبد الله بن عمر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:" ما تجرَّع عبدٌ جرعةً أفضلَ عندَ الله عن وجلَّ من جرعةِ غيظٍ يكظِمُها ابتغاءَ وجهِ اللهِ تعالى "44، وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " من كظم غيظا، وهو يقدر على إنفاذه ملأه الله أمنا وايمانا "45"

10. الجلسة العاشرة: تبدأ هذه الجلسة بطلب من المعالج للمجموعة بتصحيح ووضع مسميات جديدة للأبطال الذين يستطيعون كبح جماح غضيهم؛ لأن هؤلاء تم ذكرهم في القرآن الكريم، وأعد الله لهما جنات عرضها السماوات والأرض وأثنى عليهم سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم. قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ وَاللّه يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ وَاللّه عني النّامِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ 47. فيصبح أمام أفراد المجموعة تفسيرات جديدة لكظم الغيظ لأنهم إذا غضبوا ممَن أساء إليهم بقول أو عمل يغفرون له ولا يعاقبونه، يكون ثوابهم كبير في الآخرة ويدخلهم الله سبحانه وتعالى مدخلا كربما.

<sup>5</sup>- سبق تخریجه بنحوه.

<sup>43 -</sup> سبق تخریجه.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> - قال العراقي في "المغني" (1478): إسناده جيد. مرجع سابق.

<sup>46 -</sup> سورة آل عمران: 134.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> سورة الشورى: 37.







11. الجلسة الحادية عشر: يقوم المعالج هنا بشرح ضرورة اختيار الفرد لأصدقائه وللأفراد المحيطين به بعناية شديدة؛ لأنهم يستطيعون مساعدته في حالات الغضب المكروهة بالتذكير كما فعل الحربن قيس مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه. فلقد قدم عيينة بن حصن بن حذيفة بن بدر، فنزل على ابن أخيه الحر بن قيس بن حصن، وكان من النفر الذين يدنهم عمر، وكان القراء أصحاب مجلس عمر ومشاورته، كهولًا كانوا أو شبانًا، فقال عيينة لابن أخيه: يا ابن أخي، هل لك وجه عند هذا الأمير فتستأذن لي عليه؟ قال: سأستأذن لك عليه، قال ابن عباس: فاستأذن لعيينة، فلما دخل، قال: يا ابن الخطاب، والله ما تعطينا الجزل، وما تحكم بيننا بالعدل، فغضب عمر، حتى هم بأن يقع به، فقال الحر: يا أمير المؤمنين، إن الله تعالى قال لنبيه صلى الله عليه وسلم: "خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين"، وإن هذا من الجاهلين، فوالله ما جاوزها عمر حين تلاها عليه، وكان وقافًا عند كتاب الله 8. وهنا نقف عند ادب الصحابة رضي الله عنهم عندما يذكر كتاب الله سبحانه وتعالى لا يتجاوزونه؛ فإذا قيل لهم هذا قول الله أطاعوه مهما كان يذكر كتاب الله سبحانه وتعالى لا يتجاوزونه؛ فإذا قيل لهم هذا قول الله أطاعوه مهما كان المغرب أم في زبادتها.

12. الجلسة الثانية عشر: في هذه الجلسة يقوم المعالج بإعطاء بعض القواعد التي تستطيع المجموعة فها بالتعبير عن غضهم بطريقة إيجابية بما لا يتعارض مع ديننا الحنيف. كذلك تهدف هذه الجلسة إلى تدريب المجموعة على استخدام مهارات توكيد الذات والبعد عن السلوك العدواني. كذلك يتطرق المعالج إلى فضل الدعاء فلقد ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم طلبه من الله الرضا عند الغضب، إذ قال -عليه الصلاة والسلام-: "اللهم النبي أسألُكَ خشْيَتَكَ في الغيب والشهادَةِ، وأسألك كَلِمَةَ الْحَقّ في الرّضَا والغضَب". 49

فدعاء الله تعالى شفاء للقلوب وسعادة في الدارين، وقال ابن القيم رحمه الله: «والدعاء من أنفع الأدوية؛ وهو عدو البلاء يدافعه ويعالجه ويمنع نزوله ويرفعه، أو يخففه وهو سلاح المؤمن».

13. الجلسة الثالثة عشر: تقوم المجموعة هنا بتعلم مهارة طرق الدفاع عن الذات ضد النقد، فتكمن المهارة هنا في تحويل تركيز الغضب بعيدا عن الظروف الخارجية، والتركيز عوضا

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> - سبق تخریجه.

<sup>.&</sup>quot; هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه".  $^{49}$  – قال الحاكم في "المستدرك" ( $^{70}$ ): " هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه".





عن ذلك على ما نريد تغييره بقوة في داخلنا. فهناك حالات معينة يجب فها أن نشعر بالغضب ونظهر غضبنا كمسلمين لله، كذلك يجب أن نشعر بالغضب فيما يتعلق بتحقيق التوحيد، أو عندما يتم قتل المسلمين أو يتم معاملتهم بظلم. لأنه في مثل هذه الأوقات يمكن أن يكون الغضب صحيحًا.

14. الجلسة الرابعة عشر: الجلسة الختامية يقوم فها المعالج بالإجابة على أية استفسارات لدى أفراد المجموعة المشاركة في العلاج الجماعي، كما يتم تلخيص ما تم تناوله طوال الجلسات السابقة مع محاولة غرس الثقة بأنفسهم عن طريق التدعيم المعنوي. كذلك عند الالتزام بالخطوات السابقة يستطيع الإنسان أن يسلم من آثار الغضب المؤذية، والتي تطال حياته الفردية والعائلية، وعلاقاته الاجتماعية، وتسلم صحيفته من المظالم المتعلقة بالناس.

#### خاتمة

26-12-2023

من واقع عمل الباحثة في العلاج النفسي في المراكز النفسية المعتمدة، فقد ثبت لدي سريرًا وإحصائيًا، بفاعلية هذه الاستراتيجية في تخفيف أعرض الغضب كنموذج للانفعال، لكنها استراتيجة نافعة في إدارة جميع الانفعالات والعواطف التي تحتاج لجودة الإدارة، وإني أهيب بالأكاديميات والجامعات والمراكز لعلاجية بإعادة النظر في هذه الاستراتيجة، فلعلهم يجدوا فيها بغيتهم بتحقيق الهدف المرجو من جلسات إدارة الانفعالات، والله الموفق لا رب سواه.

## المراجع:

- القرآن الكريم.
- ابن قيم الجوزية (1914): كتاب اغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان، القاهرة، مطبعة المنار.
- جمعة يوسف (2007) دور الأخصائيين النفسيين في ممارسة العلاج المعرفي السلوكي، دراسات عربية في علم النفس، مج6، ع4، أكتوبر.
- حسن مصطفى عبد المعطي (2001): دليل تطبيق الخبرات الشخصية المرتبطة بوصف انفعال الغضب، القاهرة، النهضة المصرية.
- حسن منسي، إيمان منسي (2004): التوجيه والإرشاد النفسي ونظرياته، الطبعة الأولى، دار الكندى.





- حسين فايد (2003): الفروق بين الجنسين في العلاقة بين الغضب والاكتئاب، حوليات آداب عين شمس، مج 31.
- حسين فايد (2004): دراسات في السلوك والشخصية الاكتئاب النفسي الهلع اضطرابات الأكل الانتحار الغضب، القاهرة، مؤسسة حورس الدولية ومؤسسة طيبة للنشر والتوزيع.
- حسين فايد (2006): دراسات في السلوك والشخصية، القاهرة، مؤسسة طيبة للنشر والتوزيع.
- الراغب الأصفهاني (2001): مفردات ألفاظ القرآن الكريم، لبنان، مفردات ألفاظ القرآن الكريم.
- رشاد علي عبد العزيز موسى (2000): العلاج الديني للأمراض النفسية أثر الدعاء كأسلوب إرشادي نفسي في تخفيف حدة بعض الاضطرابات السيكوسوماتية لدى عينة من طالبات الجامعات الملتزمات وغير الملتزمات دينيا، الطبعة الأولى، الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، مصر.
- رشاد موسى (2001): الإرشاد النفسي في حياتنا اليومية في ضوء الوحي الإلهي والهدي النبوي، طبعا الأولى، الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، مصر.
  - صحيح البخاري.

26-12-2023

- طه حسين (2007): استراتيجيات إدارة الغضب والعنوان، عمان: الأردن، دار الفكر للنشر والتوزيع.
  - عادل عبد الله (2000): العلاج المعرفي السلوكي، القاهرة، غريب الأطباع والنشر.
- عبد الرحمن بن ناصر السعدي (1997): تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان. 2مج. ط: 1. فلسطين، مطبعة النور.
- عبد المجيد سيد أحمد منصور، زكريا أحمد الشربيني، إسماعيل محمد الفقي (2002): السلوك الإنساني بين التفسير الإسلامي وأسس علم النفس المعاصر، الطبعة الأولى، مكتبة الأنجلو المصربة، القاهرة.
- عثمان الخوالدة (2014): أثر برنامج علاجي معرفي سلوكي في تخفيض الغضب وتحسين استراتيجيات التعامل معه، مؤتة للبحوث، سلسلة العلوم الإنسانية والاجتماعية، مجلد 29، العدد الثاني.
- كمال إبراهيم مرسي، (1995): الإرشاد والعلاج النفسي من منظور إسلامي، دار القلم، الكويت.





- محمد سعفان (2001) فاعلية الإرشاد العقلاني الانفعالي السلوكي والعلاج القائم على المعنى في خفض الغضب (كحالة وكسمة) لدى عينة من طالبات الجامعة (دراسة مقارنة)، مجلة كلية التربية، عين شمس.
- محمد عبد الرحمن وعبد الحميد فوقية (1998): مقياس الغضب كحالة وكسمة، القاهرة، دار قباء للطباعة والنشر.
- محمد عز الدين توفيق (2002) التأصيل الإسلامي للدراسات النفسية البحث في النفس الإنسانية والمنظور الإسلامي، ط2، دار السلام للطباعة والنشر، الإسكندرية.
  - محمد مهدى النراقي (1968): جامع السعادات، العراق، دار النعمان للطباعة والنشر.
- مصطفى يوسف محمد منصور (2002): التوجيه التربوي من خلال خطاب الرسل لأقوامهم كما جاء في القرآن الكريم، رسالة ماجستير مقدمة قسم أصول التربية، كلية التربية، الجامعة الإسلامية غزة فلسطين.
- نشوة حسين (2011) الأفكار اللاعقلانية المنبئة بانفعال الغضب، دراسات نفسية، مج21، ع2، ابريل.
- نهاد عبد الوهاب محمود (2014): إدراك المساندة الاجتماعية وتقدير الذات كمنهات بالغضب لدى المراهقين من الجنسين، دراسات عربية في علم النفس، عدد يناير.
- وفاء حسين (2011) فاعلية برنامج تدريبي لخفض مستوى الغضب لدى طالبات جامعة الطائف بالمملكة العربية السعودية، مجلة كلية التربية، عين شمس، عدد 35، مجلد 4.

## المراجع الأجنبية:

26-12-2023

- Deffenbacher, J. L.; Eugene, R; Huff, O. M & Thwaites, G. A. (1995). Fifteen-Month Follow-up of Social Skills and Cognitive Relaxation Approaches to General Anger Reduction. J. of Counseling Psychology, VOL. (42), no. (3), pp. 400-405 Harway, M. (2005). Handbook of Couples Therapy, New Jersey, John Willy & Sons, Ins.
- D'Souza; Russell F, Rodrigo; Angelo (2004): Spiritually augmented cognitive behavioral therapy, Religion and Spirituality, Vol. 12, No. 2, pp. 148-152.
- Ni, Preston (2006): How to Communicate Effectively and Handle Difficult People
   2nd Edition. PNCC.







- Saini. M. (2009). Ameta-analysis of the psychological treatment of anger: developing guidelines for evidence-based practice. The Journal of the American Academy of Psychiatry and the Law,37,473-488.
- Smith; Timothy B., McCullough; Michael E., Poll; Justin (2003): Religiousness and depression: Evidence for a main effect and the moderating influence of stressful life events, Journal of Psychological Bulletin, Vol 129(4), 614-636.
- Sohrabi; N., Samani; S. (2001): The Effects of Religious Attitudes on Mental Health in Adolescence, presented for 1st International Congress on Religion and Mental Health, Tehran –I.R. Iran (16-19 April 2001), Abstract Book.
- Sørensen; Torgeir, Danbolt; Lars J., Holmen; Jostein, Koenig; Harold G, Lien; Lars (2012): Does Death of a Family Member Moderate the Relationship between Religious Attendance and Depressive Symptoms? The HUNT Study, Norway Journal of Hindawi, Depression Researchand Treatment Journal, Vol. 2012, Article ID 396347, 7 pageszdoi:10.1155/2012/396347Research Article. Stanley; M. A., Bush; A. L., Camp; M. E. et al. (2011): Older adults' preferences for religion/spirituality in treatment of anxiety and depression, Aging and Mental Health, Vol. 15, no. 3, pp. 334–343.
- Stanley; Ruth (2009): Types of Prayer, Heart rate variability, and innate healing,
   Zygon Journal of Religion and Science, Vol. 44, Issue 4, pages 825–846, December 2009.
- Valizaden, S., Davaji, R., & Mikamal, M. (2010). The Effectiveness of Anger Management Skills Training on Reduction of Aggression Adolescents, Social and Behavioral Sciences, (5),1195-1199



26-12-2023



# المشكلات التربوية الناجمة عن التحرش بالأطفال من الأقارب

العو اقب وطريقة التعامل

إعداد د. ماجدة فهد المولا

أستاذ مساعد - كلية علم النفس الإسلامي





بسم الله الرحمن الرحيم

26-12-2023

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين، سيدنا ونبينا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين، أما بعد؛

فلا يخفى على كل متابع لشأن الطفولة في عالمنا العربي أن التحرش الجنسي بالأطفال أصبح خبرًا غير مستنكف ولا مستغرب في وسائل الإعلام المختلفة ووسائل التواصل الاجتماعي، ونحتاج لضوابط من علم الاجتماع للحكم على هذا السلوك بأنه أصبح ظاهرة، يا للأسف، أو مازال الأمر في طور التصرفات الفردية من هنا أو هناك.

ولا شك أن التشريعات القانونية في بلدان العالم العربي سابقة وببون شاسع للوعي والإرشاد والتوجيه العام والخاص، فلم تزل ثقافة العيب والمفهوم القبلي وفكرة العار والاحتقار المجتمعي مانعًا من التصريح بالجرم والشكاية على المجرم ومعالجة الطفل الذي تعرض لهذا الجرم الشائن.

وأردت في هذا البحث أن أقدم نظرة عامة عن مشكلة التحرش الجنسي بالطفل، وعلامات التحرش السلوكية والعاطفية، والآثار الناجمة والعواقب النفسية والتربوية والسلوكية على الطفل المعتدى عليه وكيف يتعامل الوالدان مع تصريح الطفل بهذه الجريمة، ولا سيما لو كان المتحرش المعتدي معروفًا لدى الأسرة أو فردًا فها.

والهدف منه بيان أثر هذا الجرم على نفسية الطفل وشرح الطرق المناسبة للتعامل معه للوالدين سلبًا وايجابًا، ورسم تصور علاجي لتخطى الطفل لهذه الأزمة.

وبدور البحث على فصول:

الأول: تعريف التحرش ووصفه.

الثاني: الإحصائيات العالمية والعربية ووصف الظاهرة.

الثالث: علامات تدل على تعرض الطفل للتحرش الجنسي.

الرابع: المشكلات التربوية الناجمة عن تعرض الطفل للتحرش الجنسي.





الخامس: السلوكيات السلبية من طرف الأهل في التعامل مع الطفل المتحرش به.

السادس: السلوكيات الواجبة الإيجابية في التعامل مع الطفل المتحرش به.

السابع: لو كان المتحرش من الأسرة أو معروفًا لها.

الثامن: كيفية معالجة الطفل المتحرش به نفسيًا وتربويًا.

خاتمة ثم قائمة المصادر

26-12-2023

#### الفصل الأول: تعريف التحرش ووصفه:

يعرف التحرش الجنسي للطفل بأنه محاولة الحصول على المتعة الجنسية من الطفل أو الطفلة على غير إرادة منه وبطريقة سرية. ويكون ذلك إما عن طريق الملامسة الجنسية المباشرة لأي عضو من الأعضاء الجسدية ذات الدلالة الجنسية، أو محاولة الدخول، أو إتمام العملية نفسها، أو ممارسة الشذوذ.

أو بدون التلامس مثل التعرية أمام الشخص أو إظهار التغيرات الجنسية على الأعضاء الجنسية وملاحقة الطفل لكي يراها أو تصوير الطفل في أوضاع مخلة أو إرسال رسائل بريد إلكترونية تعرض صور أو حتى الاقتراب، منه لمسافة تضايق خصوصيته، وقد يحدث ذلك من شخص قريب من الأسرة وذلك يكون أكثر شيوعًا أو من شخص غريب. 1

التحرش الجنسي هو سلوك جنسي متعمد من قبل المتحرش وغير مرغوب به من قبل الضحية، حيث يسبب إيذاءً جنسيًا أو نفسيًا أو حتى أخلاقيًا للضحية، ومن الممكن أن يتعرض له الطفل في أي مكان سواء كان في الأماكن العامة مثل المؤسسة التعليمية والشوارع والمواصلات العامة.... الخ أو حتى في الأماكن الخاصة مثل المنزل، أو داخل محيط الأسرة، أو الأقارب، أو الزملاء...الخ ومن الممكن أن يقوم بالتحرش إما فرد أو مجموعة من الأفراد يستهدفون طفلًا أو مجموعة من الأطفال.

<sup>1 -</sup> التحرش الجنسي مشكلة تواجه الأطفال، د. منيرة محمد الخولي، ورقة بحثية قدمتها لمنتدى ومعرض علوم الطفولة المبكرة 1424/3/2 كيف تحمي ابنك من التحرش الجنسي، أحمد الغامدي، كتاب بدون تاريخ او دار طباعة، وهو متوفر على الشبكة دون تفاصيل سوى اسم المؤلف.





أيضًا يمكن أن يقوم بالتحرش شخص ذو سلطة أو زميل أو أحد الأقرباء أو حتى من الغرباء في الأماكن العامة.

وليس من الضروري أن يكون سلوكًا جنسيا معلنًا أو واضحًا، بل قد يشمل التعليقات والتلميحات والتلامس والإشارات والإيماءات والرسومات وكلها أشكال غير مرغوب فها. 2

#### الفصل الثاني: الإحصائيات العالمية والعربية ووصف الظاهرة:

كعادة الباحثين المتعاملين مع مشكلات الأسرة بوجه عام والطفولة بوجه خاص في عالمنا العربي يشتكون من ندرة الإحصائيات، وعدم كفايتها للدلالة الإحصائية على الموضوع، رغم خطورته أو أهميته، لكن تتوفر إحصائيات كثيرة في الولايات المتحدة الأمريكية وكندا، وبعض الدول الغربية.

ففي سنة 2016 وحدها، أثبتت وكالات خدمات حماية الطفل أنها وجدت أدلة قوية تشير إلى أن عدد 57329 طفلاً 3 كانوا ضحايا للاعتداء الجنسي، وهذه الإحصائيات من الشبكة الوطنية لمواجهة التحرش والاغتصاب وزنى المحارم والإساءة الوطنية في الولايات المتحدة الأمريكية المعروفة اختصارًا (RAINN).4

وقد رصدت المؤسسة أن فتاة واحدة (1) من كل (9) فتيات، وفتى واحدًا (1) من كل (53) فتى دون سن (18) سنة قد تعرض للاعتداء الجنسي أو الاعتداء على يد شخص بالغ، وأن 82% من جميع الضحايا تحت سن (18) هم من الإناث.5

<sup>2 -</sup> التحرش الجنسي بالأطفال وآثاره في الكبر، مذكرة مكملة لنيل شهادة الماستر في علم النفس إكلينيكي، إيمان مسعودي، كلية العلوم االجتماعية والإنسانية قسم العلوم الاجتماعية، جامعة العربي بن مهيدي أم البواقي، صـ (1).

United States Department of Health and Human Services, Administration for - <sup>3</sup> Children and Families, Administration on Children, Youth and Families, Children's .(Bureau. Child Maltreatment Survey, 2016 (2018)

<sup>4 -</sup> RAINN (شبكة الاغتصاب والإساءة وسفاح القربي الوطنية) هي أكبر منظمة مناهضة للعنف الجنسي في البلاد. أنشأت online.rainn.org y ،HOPE.656 .800 وتدير الخط الساخن الوطني للاعتداء الجنسي (RAINN وتدير الخط الساخن الوطني للاعتداء الجنسي الحليين في جميع أنحاء البلاد وتدير خط (rainn.org/es) بالشراكة مع أكثر من 1،000 من مقدمي خدمات الاعتداء الجنسي المحليين في جميع أنحاء البلاد وتدير خط المساعدة الآمن لوزارة الدفاع لوزارة الدفاع الأمريكية. دفاع. كما تنفذ RAINN برامج لمنع العنف الجنسي، ومساعدة الناجين، وضمان تقديم الجناة إلى العدالة.

Department of Justice, Office of Justice Programs, Bureau of Justice Statistics, - <sup>5</sup> .(Sexual Assault of Young Children as Reported to Law Enforcement (2000





كما أن الدراسات الإحصائية أثبتت أن النساء اللواتي تتراوح أعمارهن بين 16 و19 عامًا أكثر عرضة بنسبة أكبر 4 مرات من عامة السكان للاغتصاب أو محاولة الاغتصاب أو الاعتداء الجنسي.

كما تم الرصد أنه في 88٪ من ادعاءات الاعتداء الجنسي التي تدعمها القوانين المحلية ودعم الأطفال أن الجاني يكون ذكرًا، وفي 9٪ من الحالات تكون أنثى، وفي 3٪ غير معروفين. 7

## أما في العالم العربي

26-12-2023

فعلى سبيل المثال في دولة لبنان أظهرت دراسة <sup>8</sup> أن المتحرش ذكر في جميع الحالات، ويبلغ من العمر 7 - 13 عامًا، وأن الضحية شملت 18 فتاة، و10 أولاد، تتراوح أعمارهم ما بين سنة ونصف إلى 17 سنة، وأشار المؤتمر اللبناني الرابع لحماية الأحداث إلى ارتفاع عدد الاعتداءات الجنسية على القاصرين خاصة الذكور منهم على يد أقرباء لهم أو معتدين قاصرين.

أما في السعودية فنسبة التحرش الجنسي بالأطفال مرتفعة؛ اذ يتعرض طفل واحد من بين كل أربعة لهذا الاعتداء، في دراسة 2002 بينت أن 49.23 % ممن هم في سن 14 سنة من إجمالي عدد السكان السعوديين حسب أخر تعداد وقتها تعرضوا للتحرش الجنسي وبالرغم من ذك ما زالت نسبة الاعتداءات الجنسية على الطفل غير معروفة (سرية) وذلك بسبب تكتم الأطفال أو حتى الأسر نفسهم خوفاً من المعتدى القريب أو حتى الفضيحة. 10

David Finkelhor, Anne Shattuck, Heather A. Turner, & Sherry L. Hamby, The - <sup>6</sup> Lifetime Prevalence of Child Sexual Abuse and Sexual Assault Assessed in Late (Adolescence, 55 Journal of Adolescent Health 329, 329–333 (2014)

United States Department of Health and Human Services, Administration for - <sup>7</sup> Children and Families, Administration on Children, Youth and Families, Children's Bureau. Child Maltreatment Survey. Exhibit 5–2 Selected Maltreatment Types by .(Perpetrator's Sex. Page 65. (2013)

<sup>8 –</sup> صادرة عن جريدة "لوريان لوجور" يونيو 2018

<sup>9 -</sup> الدكتورة وفاء محمود الأستاذ المساعد في جامعة الملك سعود بكلية التربية وقسم علم النفس، مجلة كلية التربية والعلوم الإنسانية ونشرت مقتطفات من البحث في جريدة الرياض السعودية 2002

rapeofchildrensinnocence/home/ahsayyat-hwl-althrsh-aljnsy-bbd-aldwl - 10



وفي مصر تشير أول دراسة <sup>11</sup>عن حوادث التحرش بالأطفال في مصر أعدتها الدكتورة فاتن عبد الرحمن الطنباري <sup>12</sup> إلى أن الاعتداء الجنسي على الأطفال يمثل 18% من إجمالي الحوادث المتعلقة بالطفل، وفيما يتعلق بصلة مرتكب الحادث بالطفل الضحية أشارت الدراسة إلى أن النسبة هي 35% من الحوادث يكون الجاني له صلة قرابة بالطفل الضحية، وفي 65% من الحالات لا توجد بينهم صلة قرابة.

وبالنظر إلى القصص المذكورة عن أناس تعرضوا للتحرش وهم صغار وجد أن متوسط الأعمار يتراوح بين 25و 30 عامًا.

وفي دراسة أجرتها الدكتورة فضيلة محروس 13 تبين لها أن 90% من الاعتداءات جسدية، و82% من الاعتداءات جسدية، و82% من الاعتداءات جنسية حصلت في أماكن يفترض أن تكون آمنة للطفل وحصلت من أناس الطفل يثق فيهم. وقالت 77% من المعتدين أشخاص يفترض أن يكونوا في موضع الثقة من الطفل.

وأكدت دراسة أجرتها باحثة متخصصة 14 أن 80% من المعتدين على الأطفال من الأقارب.

إذن يتعرض الأولاد والفتيات إلى التحرش أو الاعتداء الجنسي بواسطة بالغين أو أطفالاً أكبر سناً منهم ويكونون غالباً مقربين منهم ويمكنهم استخدام القوة أو النفوذ معهم.

وفي غالب الحالات يعرف الضحية المعتدي، وغالباً ما يكون المعتدي شخص يثق فيه الطفل أو يحبه، فيستغل المعتدي هذه الثقة أو الحب ويغري الطفل للانخراط في ممارسات لا يعرف الطفل حقيقتها وينخدع بها في البداية.

## الفصل الثالث: علامات تدل على تعرض الطفل للتحرش الجنسى:

ليس من السهل دائمًا اكتشاف الاعتداء الجنسي على الأطفال أو التحرش بهم؛ لأن الجناة يتخذون خطوات كثيرة وحربصة لإخفاء أفعالهم وآثارها.

<sup>11 -</sup> قديمة نسبيًا إذ انها صدرت سنة 1995، وعلى بحث الدكتورة فاتن اعتمد غالب من تكلم عن التحرش الجنسي للأطفال في الجامعات المصرية وغيرها.

<sup>12 -</sup> أستاذة الإعلام المساعد في معهد الدراسات العليا للطفولة بجامعة عين شمس.

 $<sup>^{13}</sup>$  – عام 2001 م.

 $<sup>^{14}</sup>$  – في مركز الرعاية الاجتماعية بالرياض.





وقد يسهل اكتشاف بعض العلامات أكثر من غيرها فعلى سبيل المثال، قد يتم ملاحظة بعض العلامات التحذيرية من قبل القائم على رعاية الطفل أو أحد الوالدين، وغالبًا ما تكون إشارات تحذيرية حمراء تدل على أن الطفل يحتاج إلى رعاية طبية.

ومادامت العلامات يمكن أن تكون خفية أو غير واضحة أو تحتاج لحرص وتتبع لتبينها، فلعله يجب على الأب والأم أن يستمع إلى غرائزه وفطرته وحدسه ومشاعره؛ فإذا لاحظ شيئًا غير صحيح أو أن شخصًا ما في حياة الطفل يجعله غير مرتاح - حتى إذا لم يستطع تحديد السبب - فمن المهم أن يثق بحدسه، ويواصل مراقبة علامات الإساءة، والتحدث إلى الطفل الذي قد يتعرض للإيذاء بطرق تتناسب مع عمره.

ومن الإشارات الواضحة والتي ينبغي الالتفات إلها:

#### (1) العلامات الجسدية:

26-12-2023

- إصابة الطفل بالأمراض المنقولة جنسياً. STIs) Sexually transmitted infections).
- علامات الصدمة في المنطقة التناسلية، مثل النزيف غير المبرر أو الكدمات أو الدم على
   الملاءات أو الملابس الداخلية أو الملابس الأخرى.

# (2) العلامات السلوكية:

- الإفراط في الحديث أو المعرفة بالمواضيع الجنسية
  - الكتمان والصمت وعدم التحدث بالقدر المعتاد
- عدم الرغبة في البقاء بمفرده مع أشخاص معينين.
- الخوف من الابتعاد عن الوالدين أو المدرسين، خاصةً إذا كان هذا سلوكًا جديدًا.
- السلوكيات التراجعية أو استئناف السلوكيات التي فطموا منها، مثل مص الإبهام أو التبول اللاإرادي.
  - سلوك مفرط في الامتثال.
  - سلوك جنسى غير لائق لسن الطفل
    - قضاء وقت غیر معتاد بمفرده.
  - محاولة تجنب خلع الملابس لتغييرها أو الاستحمام.





(3)

26-12-2023

#### (4) العلامات العاطفية:

- تغيير في عادات الأكل.
- تغير في المزاج أو الشخصية، مثل زيادة العدوانية.
  - انخفاض الثقة أوالنظرة الذاتية.
    - القلق أو الخوف المفرط.
- زيادة المشاكل الصحية غير المبررة مثل آلام المعدة والصداع.
  - فقدان أو نقص الاهتمام بالمدرسة والأنشطة والأصدقاء.
    - كوابيس أو خوف من الوحدة ليلاً.
      - سلوكيات إيذاء النفس.

وقد تبدو أن هذه القائمة يصعب وضعها في الاعتبار عند البحث عن معاناة طفل، ويبدو أن بعض العلامات تتعارض مع بعضها البعض، مثل الإفراط في الامتثال، أو المعارضة، أو إظهار سلوكيات رجعية، أو سلوكيات جنسية متقدمة، لكن كليهما علامة تغير حاد في السلوكيات المناسبة لعمر الطفل.

أهم شيء يجب مراعاته عند البحث عن علامات الاعتداء الجنسي على الأطفال هو مراقبة التغييرات المفاجئة في السلوك، ويجب على المقربين من الطفل اعتماد حدسهم والثقة به وعدم تجاهل هذه المشاعر التي تفيد أن شيئًا ما ليس بخير أو أن الطفل يعاني أو حدث شيء ما.

أما إذا أخبر الطفل والديه أو معلميه أو المشرفين عليه أن شخصًا ما يجعله غير مرتاح، حتى لو لم يتمكن من إخبارهم بأي شيء محدد، فلابد من اعتماد قول الطفل وحمايته وتتبع أصل الموضوع ومغعرفة تفاصيله.

وتختلف آثار الاعتداء الجنسي والتحرش من طفل لآخر، وقد تستغرق عملية الشفاء من الاعتداء الجنسي والتحرش وقتًا طويلاً، ومن المفهوم أن يشعرالأهل بالإحباط والقلق والتوتر. ويمكن للأطفال الذين تم التحرش بهم أو الاعتداء عليهم أن يتفاعلوا بعدة طرق، وبعض ردود الفعل هذه قد تسبب عدم الراحة أو تفاجئ أفراد الأسرة.





• الغضب منهم لعدم حمايتهم لي.

26-12-2023

- الغضب منهم لأنهم لم يخرجوا هذا الفرد من الأسرة.
  - الثقة في شخص آخر غير الأهل.
  - التوقف عن التحدث المطلق عن حادثة التحرش.
- الحديث عن التحرش دومًا وفي كل وقت وأمام كل أحد.

## الفصل الرابع: المشكلات التربوبة الناجمة عن تعرض الطفل للتحرش الجنسي.:

الاعتداء الجنسي على الطفل هو مشكلة مستترة، وذلك هو سبب الصعوبة في تقدير عدد الأشخاص الذين تعرضوا لشكل من أشكال الاعتداء الجنسي في طفولتهم. والأطفال والكبار على حد سواء يبدون الكثير من التردد في الإفادة بتعرضهم للاعتداء الجنسي والأسباب عديدة قد يكون أهمها السرية التقليدية النابعة عن الشعور بالخزي الملازم عادة لمثل هذه التجارب الأليمة للضحية ومن ثم الرغبة في حمايته من

ومن الأسباب الأخرى صلة النسب التي قد تربط المعتدي جنسيا كما في بحثنا هذا، وما يتضمن هذا من الملاحقة الثضائية أو الفضيحة التي قد تستتبع اللإفادة بجرمه والتصريح بالعار.

وأخيرا

فإن حقيقة كون معظم الضحايا صغارا تلعب دوراكبيرا أيضا في السرية التي تكتنف هذه المشكلة.

ويعتقد معظم الخبراء أن الاعتداء الجنسي هو أقل أنواع الاعتداء أو أسوء المعاملة انكشافا ورغم كل هذا، فقد أظهرت الدراسات دائما أن الأطفال يفشون السر ويصرحون بحدوث جريمة الاعتداء الجنسي. وحتى عندما يفعلون، فإنهم قد يواجهون عقبات إضافية.

# التأثير السلوكي للتحرش على الطفل:

عند تعرض الطفل للتحرش يشعر بالخجل والذنب وقد يخاف من إخبار أي أحد عما تعرض له، وخاصة إن كان من قام بهذا التحرش أحد المقربين من العائلة أو من العائلة نفسها، لذا يمكن أن تظهر على الطفل بعض التأثيرات السلوكية، ومن هذه السلوكات الآتي:



- الابتعاد عن الأصدقاء: يولّد التحرش الشعور بالخجل لذا يتّجه الطفل إلى الابتعاد عمن هم حوله حتى لا يظهر عليه آثار التحرش، وأيضًا رغبة منه بالاختلاء بنفسه. العدوان: يولد التحرش الشعور بالغضب الذي يؤدي إلى العدوان فقد يغضب ويؤذي المقربين منه بسهولة وبسرعة من دون أي تفكير. 15
- الغياب المتكرر عن المدرسة: يغيب الطفل بشكل متكرر عن المدرسة، خاصّة إن كان التحرش يحدث له هناك، وهو منأسباب ضعف التحصيل الدراسي.
- إيذاء الذات: يمكن أن يلجأ الطفل المتحرّش به إلى إيذاء ذاته بشكل متكرر، وقد يصل ذلك إلى الانتحار رغبة منه في إنهاء هذه المعاناة. 16
- القيام بحركات جنسية: بسبب التحرش فإن الطفل قد يقوم دون وعي بعمل بعض الحركات الجنسية كالعادة السرية، وقد يتلفظ بألفاظ جنسية قد سمعها من المتحرش. التأثير النفسي للتحرش على الطفل:

يختلف الأثر الذي يسببه التحرش على نفس الطفل بسبب اختلاف درجة التكرار، فكلما ازادات عدد مرات التحرش ازداد معه التشوه في شخصية الطفل، وأيضًا العلاقة بين المتحرش والطفل، فكلما زادت درجة القرابة ازداد سوء الأثر النفسي الذي يتركه كأن يكون من أحد الوالدين، أو الأجداد، أو المعلم، أو أحد الأقرباء فهذا يسبب الصدمة النفسية والشعور بالاغتراب داخل الأسرة فهو يسبب أضرارًا نفسية أكثر من المتحرش الغريب. 18 ويضطرب مفهوم الطفل عن الأسرة وأيضًا يصبح لديه تشوه في المعايير الأخلاقية، ومن الأمور التي تؤثّر بشكل كبير على نفسية الطفل هي أحداث الاعتداء، وعلى غير المعتقد فإنّ التحرش بلطف قد يترك أثرًا نفسيًا أكبر من التحرش العنيف؛ لأن الطفل يصاب بحالة من الارتباك والشعور بالذّنب الشديد. 19

ومن الأضرار النفسية التي يتعرض لها الطفل عدم الثقة بالنفس والآخرين والشعور بالقلق الدائم، ولوم النفس وجلد الذات، ومن الجدير بالذكر أنّ المجتمع يُسهم في زيادة

<sup>15 -</sup> مقارنة بين الذكور والإناث المتحرشين جنسياً بالأطفال، دورية علمية، 2009عينة على المتحرشين جنسياً بالأطفال.

<sup>16 -</sup> كيف توعى طفلك ضد التحرش الجنسي؟"، www.ida2at.com، 2020،

 $<sup>^{17}</sup>$  – مرجع سابق، التحرش الجنسي بالأطفال.

<sup>18 -</sup> التحرش الجنسي بالأطفال: الوقاية من خلال السياسة العامة والتعليم، روث ماكنجوي رسالة ماجستير مترجمة، دراسة حالة ظاهرة التحرش الجنسي بالأطفال، 2012

<sup>19 -</sup> كيف يتعامل الأهل عند تعرض الطفل للتحرش؟"، www.ida2at.com، -2020 بتصرّف يسير.





حدة هذه الآثار حينما يُلقي اللوم على الطفل لأنّه لم يَحْمِ نفسه أو أنّه لم يتحدّث عمّا يحدث معه منذ البداية فيكون متواطئًا في الجرم مع المتحرش، وهذا يجعل الطفل يفقد الثقة في أسرته ومجتمعه، فينشأ الطفل وهو يحمل شخصية مهزومة ومهزوزة. 20

## فيمكن إجمال المشكلات الناجمة من أعراض الاعتداء الجنسى:

- 1. إبداء الانزعاج أو التخوف أو رفض الذهاب إلى مكان معين أو البقاء مع شخص معين.
  - 2. إظهار العواطف بشكل مبالغ فيه أو غير طبيعي.
    - 3. التصرفات الجنسية أو التولع الجنسي المبكر.
  - 4. الاستخدام المفاجيء لكلمات جنسية أو لأسماء جديدة لأعضاء الجسم الخاصة.
    - 5. الشعور بعدم الارتياح أو رفض العواطف الأبوية التقليدية.
- 6. مشاكل النوم على اختلافها: القلق، الكوابيس، رفض النوم وحيداً أو الإصرار المفاجيء على إيقاء النور مضاء.
- 7. التصرفات التي تنم عن نكوص: مثلاً مص الإصبع، التبول الليلي، التصرفات الطفولية وغيرها من مؤشرات التبعية.
  - 8. التعلق الشديد أو غيرها من مؤشرات الخوف والقلق.
    - 9. تغير مفاجئ في شخصية الطفل.
    - 10. المشاكل الدراسية والمفاجئة والسرحان
      - 11. الهروب من المنزل.
- 12. الاهتمام المفاجيء أو غير الطبيعي بالمسائل الجنسية سواء من ناحية الكلام أو التصرفات.
  - 13. إبلاغ الطفل بتعرضه لاعتداء جنسي من أحد الأشخاص.
    - 14. العجز عن الثقة في الآخرين أو محبتهم.
  - 15. السلوك العدواني أو المنحرف أو حتى غير الشرعي أحيانا.
    - 16. ثورات الغضب والانفعال غير المبررة.
      - 17. سلوكيات تدمير الذات.
        - 18. تعمد جرح النفس.
      - 19. السلوك السلبي أو الانسحابي.

<sup>.</sup> بتصرّف. 2020 ،www.saaid.net ، بالأطفال بالطفال - 2020 .



26-12-2023 العدد الأول

20. مشاعر الحزن والإحباط أو غيرها من أعراض الاكتئاب.

21. تعاطى المخدرات أو الكحول.21

<sup>21 -</sup> دراسة التحرش الجنسي بالأطفال، دكتور محمد مرسى محمد مرسى، كلية التربية بجامعة الأزهر، بحث محكم منشور في مراكز التنمية الأسرية . الشارقة. 2017





# الفصل الخامس: السلوكيات السلبية من طرف الأهل في التعامل مع الطفل المتحرش به:

عندما يستجيب أفراد الأسرة بطرق سلبية وغير واعية قد تضيف ألمًا جديدًا إلى الجروح التي تسبب بها التحرش، فيصبح الجرح مرتين، مرة من المتحرش، والثانية من الطريقة السلبية التي تعاطى بها الأهل مع طفلهم المتحرش به، ويصبح الشفاء من الإساءة أكثر صعوبة عندما يتعرض المرء لإصابة نفسية مرة أخرى بشكل متكرر، وبدون ضمان أن الأمور سوف تتحسن إضافة إلى هذا الألم.

غالبًا ما تعكس ردود أفعال أفراد الأسرة جوانب من الإساءة نفسها، مما يؤدي بالناجين إلى الشعور بالقهر والإسكات واللوم والعار، وقد يتحملون هذا الألم وحدهم، غير مدركين أن حالتهم شائعة بشكل مأساوي.22

ومن ردود الأفعال السلبية من طرف الأهل، ما يمكن إجماله فيما يأتي 23:

#### 1. إنكار أوالتقليل من الإساءة:

العديد من المتحرش بهم لا يتلقوا اعترافًا بادعائهم بالتحرش، قد يتهمهم أفراد الأسرة بالكذب أو المبالغة أو امتلاك ذكريات كاذبة، لا سيما لو كان المهم أو المجرم المتحرش فردًا من الأسرة أو المعارف.

وهذا النفي يضيف لواقع الناجي إهانة شديدة تزيد من الضررالعاطفي لأنه يعيد التأكيد على التجارب السابقة للشعور بأنه غير مسموع، وغير محمي، ومقهور، مثلما فعل معه المتحرش.

وبالتالي فإن الاعتراف لا يعني بالضرورة أن العائلات تفهم أو ترغب في التعرف على تأثير الاعتداء الجنسي، حتى عندما يعتذر الجناة أو يبرروا سلوكياتهم، وقد يتم الضغط على الأطفال الناجين حتى لا يتحدثوا عن إساءة معاملتهم.

## 2. لوم الطفل المتحرش به والتهديد بفضحه أو تخويفه من الكلام:

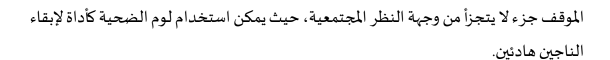
إن إلقاء اللوم على الطفل المتحرش به، سواء أكان ذلك علنيًا أم خفيًا، هو رد فعل شائع يا للأسف، ويؤدي هذا إلى تحويل تركيز الأسرة إلى سلوك الناجي بدلاً من المجرم، وللأسف الشديد أن هذا

<sup>22 -</sup> ولعل هذا أكبر سبب في امتناع المتحرش بهم من الأطفال والمراهقين والبالغين عن التصريح بما يتعرضون له.

<sup>23 -</sup> غالب ما في هذا الفصل من تجربة الباحثة أثناء عملها في المراكز النفسية التخصصية في العالم العربي والأوروبي.







نظرًا لأن ضحايا الاعتداء الجنسي غالبًا ما يلومون أنفسهم ويستوعبون العار، سواء أكانوا صغارًا أم كبارًا، فمن السهل أن تدمرهم هذه الانتقادات.

ومن نافلة القوم رغم الأهمية أن يفهم الناجون أنه لا يوجد شيء يمكن لأي شخص أن يفعله يجعلهم يستحقون الإساءة.

## 3. إخبار الأطفال المتحرش بهم بالمضي قدمًا والتوقف عن التركيز على الماضي:

وهذه رسالة مدمرة ومتخلفة؛ فمن أجل الشفاء، يحتاج هؤلاء الأطفال إلى الدعم أثناء استكشافهم للصدمات، ودراسة آثارها، والعمل من خلال مشاعرهم، ولا يتم ذلك إلا من خلال التعامل مع الإساءة، حينها يبدأ الماضي بسلبيته وذكراه المقيتة في فقدان قوته، مما يسمح لهؤلاء الأطفال بالمضى قدمًا.

## 4. إسكات أصواتهم:

غالبًا ما ترفض العائلات أو تتجاهل قصص هؤلاء الأطفال عن الإساءة بالإضافة إلى مشاعرهم، واحتياجاتهم، وأفكارهم، وآرائهم.

وقد يُتهمون بمعاملة أفراد الأسرة بشكل سيء لأنهم يلفتون الانتباه إلى الإساءة، أو يعبرون عن الأذى والغضب، أو يؤكدون الحدود بطرق لم يستطعوا القيام بها كأطفال. غالبًا ما يُطلب منهم التوقف عن إثارة المشاكل، عندما يشيرون في الواقع إلى المشاكل التي حدثت بالفعل.

## 5. نبذ الطفل بعد تصريحه:

تترك بعض العائلات هؤلاء الأطفال خارج المناسبات العائلية والتجمعات الاجتماعية، حتى عندما يوجد المعتدون عليهم.

هذا الفعل له تأثير (مقصود أو غير مقصود) على معاقبة الطفل على جعل الآخرين في الأسرة غير مرتاحين، وهو مثال آخر على نوع التفكير المقلوب الذي تنخرط فيه العائلات غير الصحية.

## 6. رفض "التحيز":





قد يدعي أفراد الأسرة أنهم لا يريدون الانحياز بين الطفل الضحية والشخص الجاني لو كان قريبًا مثل الأخ أو العم أو الخال، وهذا خطأ وجريمة أخرى؛ فإن البقاء على الحياد عندما يلحق شخص ما ضررًا بشخص آخر هو اختيار أن تكون سلبيًا في مواجهة المخطئ والخطأ. إن الأطفال الذين تُركوا في الماضي دون حماية، يحتاجون ويستحقون الدعم لأنهم يحاسبون المعتدين ويحمون أنفسهم والآخرين من المزيد من الأذى. قد يحتاج أفراد الأسرة إلى تذكير أن المعتدي قد ارتكب أعمالًا مؤذية ضد طفلهم، وبالتالي فإن الحياد ليس مناسبًا.

# 7. الضغط على الطفل الناجي للتصالح مع المعتدي عليه:

26-12-2023

لا ينبغي أبدًا مطالبة الناجين بمواجهة المتحرشين بهم، خاصة من أجل مشاعر الآخرين أو من أجل التخلص من الإساءة تحت البساط. إن الضغط عليهم للقيام بذلك هو تكرار واضح لإساءة استخدام السلطة التي مورست عليهم وقت الانتهاك، وبالتالي فهو مدمر ولا يغتفر.

## ولو رصدنا الأسباب التي تدفع الأسر للتعامل بطرق سلبية، فلعلها تكون محصورة في:

- الحاجة إلى الحفاظ على إنكارهم بشأن الاعتداء الجنسي.
  - القلق بشأن مظهر الأسرة.
  - الرهبة أو الخوف من الجاني.
- المضاعفات التي تسببها المشاكل الأخرى داخل الأسرة، مثل العنف المنزلي أو تعاطي المخدرات.
- الشعور بالذنب لعدم التعرف على الإساءة في ذلك الوقت أو الفشل في إيقافها قد يساهم أيضًا في إنكار أفراد الأسرة.
- قد يكون للبعض تاريخ من الإيذاء في ماضيهم الخاص لا يستطيعون أو مستعدون للتعامل
   معه. وقد يكون بعض أفراد الأسرة هم أنفسهم الجناة.

## الفصل السادس: السلوكيات الواجبة الإيجابية في التعامل مع الطفل المتحرش به:



26-12-2023



لا يوجد رد فعل "صحيح" من طرف الأهل أو الوالدين عند سماع أن طفله قد تعرض لسوء المعاملة.

قد يواجه مجموعة واسعة من ردود الفعل والمشاعر التي قد تؤثر على جوانب مختلفة من حياته، وتتضمن بعض ردود الفعل الشائعة من الآباء ما يلي:

1- الغضب؛ قد يشعر بالغضب من المعتدي لأنه أساء لطفله أو حتى بالإحباط من طفله لعدم إخباره بذلك.

ومن الممكن أيضًا أن يشعر بالغضب من طفله لإفصاحه عن الإساءة؛ إذ ليس من السهل سماع الأخبار، ولكن من المهم أن يتذكر أنه ليس خطأ طفله.

- 2- القلق؛ قد يكون قلقًا بشأن الاستجابة بالطريقة "الصحيحة" لطفله أو التنقل في العلاقات الأخرى في حياته، خاصةً إذا كانت لديه علاقة مع المعتدى.
- 3- الخوف؛ اعتمادًا على ظروف عائلته، قد يخشى أن يجد المعتدي طريقة لإيذاء طفله مرة أخرى أو يقلق بشأن رعاية أسرته بمفرده.
- 4- الحزن.؛ قد يشعر بالحزن على طفله أو عائلته أو حتى على نفسه، فعندما يفصح الطفل عن اعتداء جنسي، فسوف يتسبب ذلك في تغييرات في حياة الأهل. لا بأس أن ينزعجوا من هذه التغييرات التي قد تنجم عن هذا الكشف.
- الصدمة؛ إذ لم تكن لديه أدنى فكرة عن حدوث الضرر، فقد يندهش جدًا لسماع ما حدث.

ومن المهم أن يضع في اعتباره أنه لا يوجد رد فعل "صحيح" واحد، وأن جميع ردود الفعل والاستجابات طبيعية، فيمكن أن يساعد تحدث الأهل والطفل مع متخصص حول هذه الأفكار والمشاعر في حل هذه المشكلات.

ويمكن أن يؤدي الدعم المني أيضًا إلى نتائج صحية طويلة وقصيرة المدى للأسرة والطفل المتحرش به.





فالطفل يعتمد على أهله ولا سيما والديه في الحصول على الدعم النفسي والعاطفي، فلابد من وضع سلامة الطفل أولًا، ولكن على الأهالي كذلك أن يجد كل واحد منهم طريقة سوية للتعامل مع مشاعره الخاصة السلبية والمؤلمة الناتجة عن التحرش بولدهم.

• أنا أحبك.

26-12-2023

- ما حدث ليس خطأك.
- سأفعل كل ما بوسعي للحفاظ على سلامتك.

هي العبارات الثلاث التي يحتاجها الطفل من والديه إذا تعرض للتحرش أو الإساءة الجسدية.





# الفصل السابع: لو كان المتحرش من الأسرة أو معروفًا لها:

26-12-2023

إن اكتشاف أن الطفل قد تعرض للأذى على يد شخص تعرفه وتثق به يمكن أن يمثل بعض التحديات الإضافية كأسرة.

قد تواجه الأسرة وأفرادها مجموعة من المشاعر الخاصة بهذا الموقف والتي لا يمكن للآخرين الارتباط بها بفهمها أو التعامل معها.

ولا يحق لأي شخص إبطال ما يشعر به الأب أو الأم أو الأسرة بأكملها، ولكن من المهم إيجاد طريقة لإدارة هذه المشاعر من أجل إعطاء الأولوبة لسلامة الطفل.

وقد تظهر بعض المشاعر السلبية (المفهومة) من طرف الأسرة تجاه حالة التحرش لواحد من أطفالهم، فمن الممكن أن ينمو:

- شعور الغضب تجاه الطفل بسبب حالة التشويش والاضطراب الحاصلة في الأسرة خاصة
   لو كان المتحرش هو زوج الأم، أو زوجة الأب، أو أحد الأعمام والأخوال.
  - شعور الغضب تجاه الجاني لإيذاء الطفل وخيانة الثقة.
- شعور الذنب لأن الأب أو الأم أو الأخ لم يكن يعلم أن الإساءة تحدث أو لأنه لا يزال يشعر بمشاعر تجاه الشخص الذي أساء للطفل بسبب القرابة أو الصلة.
- شعور التضارب والحيرة إذا كان الشخص الذي أساء للطفل هو طفل آخر من أطفال الأسرة، فقد يشعر بالتضارب حول كيفية تقديم الدعم للطفل الذي تعرض للأذى بينما لا يزال يحاول حماية الطفل الآخر وعلاجه.
  - شعور فقدان الثقة في حكمه أو قدراته كوالد أو والدة.
  - شعور الخسارة لفرد الأسرة الذي أساء للطفل عندما تبدأ العلاقات بالتفسخ.





### الفصل الثامن: كيفية معالجة الطفل المتحرش به نفسيًا وتربوبًا:

تتمثل الخطوة الأولى في مساعدة إساءة معاملة الأطفال في التعامل بشكل صحيح مع ادعاءات الطفل المعتدى عليه.

من الضروري التعامل مع هذا الموقف بشكل صحيح لجعل الطفل يشعر بالأمان الكافي لإبلاغ السلطات عن إساءة معاملة الطفل.<sup>24</sup>

إن إساءة التعامل مع صرخة الطفل يمكن أن تجعل الطفل يتراجع؛ مما يجعل مساعدة الطفل المعتدى عليه مستحيلة.

فإذا أبلغ طفل ما الأهل أنه تعرض للإساءة فعلى الأب أو الأم أن:

• يبقى هادئًا.

26-12-2023

- يطمئن الطفل أنه لم يرتكب أى خطأ، فهذا ليس ذنهم ولن يعاقبوا.
  - يطمئن الطفل أنه يصدقه وأنه مسرور لثقته فيه وصدقه معه.
    - يقدم الراحة، ويخبر الطفل أنه سوف يساعد.
      - يتأكد من سلامة الطفل وبقية أفراد أسرته.

ولابد أن يفهم الأب أو الأم أن الطفل قد يعبر عن نفسه بلغة غير مناسبة لسنه، وقد لا يعرف المصطلحات المناسبة لأجزاء الجسم أو أفعال معينة.

فبمجرد أن يخبر الطفل المعتدى عليه عن الإساءة، من المهم البدء في التركيز على كيفية مساعدته.

وتحتاج مساعدة إساءة معاملة الأطفال لاسيما من التحرش والاعتداء الجنسي إلى مراعاة الإصابات الجسدية والنفسية وحتى الروحية بالطبع.

وهذا يعني على الأرجح أن فريقًا من الأشخاص يحتاج إلى المشاركة في مساعدة الطفل الذي تعرض للإساءة، ومن المرجح أن يشمل الأشخاص في هذا الفريق:

• الأصدقاء والعائلة، وهم رأس الفريق وأهم أشخاص فيه.

\_

<sup>24 -</sup> وهي الخطوة الأصح والأهم، والمراهنة في عالمنا العربي على التوعية والتوجيه والحماية للأسر للجرأة على التبليغ على هذه الجرائم.





- طبيب نفساني للأطفال أو متخصص آخر في الصحة العقلية أو معالج نفسي متخصص.
  - طبيب عام.

• عالم دين متخصص رفيق.

وقد تحتاج أسر الطفل المعتدى عليه أيضًا إلى خدمات العلاج الخاصة بهم للمساعدة في إيصال الأسرة خلال حدث صعب يمكن أن يؤثر على الجميع.

وقد تشمل العلاجات التي تساعد الأطفال المعتدى عليهم وأسرهم ما يلي:

- برامج مدرسیة متخصصة مع الاختصاصي النفسي أو الاجتماعي.
  - برامج متخصصة في المستشفيات المحلية.
- البرامج السكنية التي يقيمها سكان منطقة ما كمنظمات المجتمع المدنى.
  - العلاج في المنزل من الأسرة أو بوجود متخصص.
  - العلاج في المركز الطبي أوالنفسي مع المتخصص النفسي.
    - العلاج الجماعي والأسري، وهو مهم للغاية. 25

ولابد من الإشارة أن بعض الإحصائيات الغربية تفيد أن كل 9 دقائق، تستجيب السلطات الحكومية الأمريكية لبلاغ عن الاعتداء الجنسي على الأطفال.<sup>26</sup>

ويمكن أن يشمل الاعتداء الجنسي على الأطفال الاتصال الجنسي مع طفل، ولكنه قد يشمل أيضًا إجراءات أخرى، مثل الكشف عن الذات، أو مشاركة الصور البذيئة، أو التقاط صور، أو مقاطع فيديو غير لائقة له. طفل. يمكن أن يكون لهذه الجرائم تأثير خطير على حياة الطفل ونموه، وغالبًا ما تستمر في التأثير عليها لاحقًا في الحياة.

<sup>.</sup> والاستغلال الجنسي للأطفال في مختلف أنحاء العالم، دراسة ميدانية علاجية أصدرتما منظمة الصحة العالمية 2006م.

U.S. Department of Health & Human Services, Administration for Children and - <sup>26</sup> Families, Administration on Children, Youth and Families, Children's Bureau. (2019).

Child Maltreatment 2017





غالبًا ما يكون تعلم العلامات التحذيرية للاعتداء الجنسي على الأطفال هو الخطوة الأولى لحماية طفل في خطر.

فينبغي الحذر من شخص بالغ يقضي وقتًا مع الأطفال ويظهر السلوكيات التالية:

- لا يحترم الحدود ولا يستمع عندما يقول لهم أحدهم "لا".
- يشارك في اللمس الذي تعلم الطفل بأنه تلامس غير مرغوب فيه.
- يحاول أن يكون صديقًا للطفل بدلاً من القيام بدور راشد في حياة الطفل.
  - يتحدث مع الأطفال عن مشاكلهم الشخصية أو علاقاتهم بدون حدود.
- يقضي وقتًا منفردًا مع الأطفال خارج دورهم في حياة الطفل أو يختلق أعذارًا ليكون وحيدًا مع الطفل.
- يعرب عن اهتمام غير معتاد بالنمو الجنسي للطفل، مثل التعليق على الخصائص الجنسية أو إضفاء الطابع الجنسي على السلوكيات الطبيعية
  - يعطى الطفل هدايا بدون مناسبة أو سبب وباستمرار.
  - يقضي الكثير من الوقت مع الطفل أو أي طفل آخر يعرفه.
    - يقيد وصول الطفل إلى البالغين الآخرين. 27

<sup>27 -</sup> دور الخدمة الاجتماعية في التعامل مع ظاهرة التحرش الجنسي بالأطفال، د. صالح أحمد هاشم، كلية الخدمة الاجتماعية، جامعة الفيوم 2016 م. صـ 64-65 بتصرف يسير.



#### خاتمة

إن كان غالبًا ما يكون مرتكبوا الاعتداء الجنسي والتحرش على الأطفال مرتبطين بالضحية أو قريبين منه بطريقة أو أخرى، فإن آثار الاعتداء الجنسي على الأطفال يمكن أن تكون طويلة الأمد وتؤثر على الصحة العقلية والنفسية للضحية الطفل الذي لا حول له ولا قوة.

وضحايا الاعتداء والتحرش الجنسي من الأطفال هم أكثر عرضة من غير الضحايا لمواجهة تحديات الصحة النفسية التالية: 28

- حوالي 4 مرات أكثر عرضة للإصابة بأعراض تعاطى المخدرات.
- حوالي 4 مرات أكثر عرضة للإصابة باضطراب ما بعد الصدمة مثل البالغين.
  - حوالي 3 مرات أكثر عرضة للإصابة بنوبة اكتئاب شديدة مثل البالغين.

إن علاقات الأطفال مع آبائهم وأشقائهم وعائلتهم، ثم أقرانهم والبالغين الآخرين مثل المدرسين مهمة للغاية.

وفي حين أنه يمكن أن يكون لها تأثير إيجابي جدًا على صحتهم النفسية والعقلية ونموهم الحيوي، لكن يمكن أن يكون لهم تأثير سلبي للغاية عليهم وعلى المحيطين إن كانت علاقات سلبية أو ابتزازية أو مضطربة، والأسوأ لو طالها التحرش.

ومن المهم التنبيه أن العلاقات السيئة داخل العائلات والأقران عاملًا شائعًا لسلوكيات إيذاء الذات، بل وحدوث مشاكل كثيرة عند المراهقة كالمخدرات والبلطجة وغيرهما.

العلاقات الأسرية والاجتماعية مهمة على العديد من المستويات الإنسانية، بل وعلى مدار الحياة. فإذا تمكنا من التأكد من أن الأطفال والمراهقين والشباب قادرون على تكوين علاقات إيجابية والحفاظ عليها بطرق مفيدة لهم، وتشمل الحماية والرعاية، فإن ذلك سيساعدهم على بدء حياتهم الإيجابية وبطريقة تدفعهم للسعادة والاطمئنان وتحقيق الأهداف.

H.M Zinzow, H.S. Resnick, J.L. McCauley, A.B. Amstadter, K.J. Ruggiero, & - <sup>28</sup>
 D.G. Kilpatrick, Prevalence and risk of psychiatric disorders as a function of variant rape histories: results from a national survey of women. Social psychiatry and psychiatric .(epidemiology, 47(6), 893-902 (2012)





هذا مهم للأطفال أنفسهم، ولكن من الروعة أنه أيضًا مهم للوالدين وللعائلة والأصدقاء والمجتمعات التي يعبشون فها.

والولد أمانة ونعمة مما يدفع الوالد والوالدة لأن يؤمن كل واحد منهما بوجوب المحافظة عليها وأداء حقها والوفاء بها، واستشعار عظيم قدرها، فالولد أمانة، بل أصل الزواج أنه أمانة عظيمة عند الله تعالى، ثم عند الناس، فالأمانة تظلل البيوت والشعور بها يدفع الجميع للمحافظة عليها وحمايتها، ومتابعة حالة الطفل من السلوكيات الهامة والحيوية؛ لأن العملية التربوية مستمرة وطويلة الأمد، ولا يكفي فها التوجيه العابر مهما كان نافعًا ومفيدًا، فلابد معه من الاستمرار والاهتمام.

فإنه لا ينبغي اعتبار الطفل شيئًا مفروعًا منه وليس نعمة من الله تعالى، وهذا خلل تربوي، وجريمة يكتشفها الولد فورًا ويشعر أنه غير مرحب به، ولا مرغوب في وجوده، لا سيما في جريمة التحرش والاعتداء الجنسي، حتى يدرك أن والديه يتعاملان معه أو أحدهما، على أنه عبء وعبء ثقيل عليهما، وهذا المسكين الذي يحتاج إلى الحنان والعاطفة والمودة، والحماية والرعاية والاهتمام، فيجد منهما الإهمال وعدم الاكتراث به وباحتياجاته النفسية، مما يملأ عقل الطفل ونفسيته بجملة من الاضطرابات النفسية والجفوة العاطفية، فتتسع الفجوة ويضعف الإثراء النفسي، ويحدث ما لا يحمد عقباه، فينبغي على الوالدين شكر نعمة الله تعالى، ورعاية هذه النعمة، والاعتناء بها، نفسيًا وعاطفيًا، قبل الاهتمام بطعامه وثيابه.

والله تعالى أعلم

26-12-2023

وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد،

وعلى آله وأصحابه أجمعين،

والحمد لله رب العالمين





#### قائمة المصادر

26-12-2023

- U.S. Department of Health & Human Services, Administration for Children and Families, Administration on Children, Youth and Families, Children's Bureau. (2019). Child Maltreatment 2017.

Bureau. Child Maltreatment Survey. Exhibit 5-2 Selected Maltreatment Types by Perpetrator's Sex. (2013.(

David Finkelhor, Anne Shattuck, Heather A. Turner, & Sherry L. Hamby, The Lifetime Prevalence of Child Sexual Abuse and Sexual Assault Assessed in Late Adolescence, 55 Journal of Adolescent Health 329, 329-333 (2014)

Department of Justice, Office of Justice Programs, Bureau of Justice Statistics, Sexual Assault of Young Children as Reported to Law Enforcement (2000.(

H.M Zinzow, H.S. Resnick, J.L. McCauley, A.B. Amstadter, K.J. Ruggiero, & D.G. Kilpatrick, Prevalence and risk of psychiatric disorders as a function of variant rape histories: results from a national survey of women. Social psychiatry and psychiatric epidemiology, 47(6), 893-902 (2012)

rapeofchildrensinnocence/home/ahsayyat-hwl-althrsh-aljnsy-bbd-aldwl

United States Department of Health and Human Services, Administration for Children and Families, Administration on Children, Youth and Families, Children's Bureau. Child Maltreatment Survey, 2016 (2018)

United States Department of Health and Human Services, Administration for Children and Families, Administration on Children, Youth and Families, Children's Bureau. Child Maltreatment Survey. Exhibit 5-2 Selected Maltreatment Types by Perpetrator's Sex. Page 65. (2013).





الاستغلال الجنسي للأطفال في مختلف أنحاء العالم، دراسة ميدانية علاجية أصدرتها منظمة الصحة العالمية 2006م.

التحرش الجنسي بالأطفال وآثاره في الكبر، مذكرة مكملة لنيل شهادة الماستر في علم النفس إكلينيكي، إيمان مسعودي، كلية العلوم االجتماعية والإنسانية قسم العلوم الاجتماعية، جامعة العربي بن مهيدي أم البواقي.

التحرش الجنسي بالأطفال: الوقاية من خلال السياسة العامة والتعليم، روث ماكنجوي رسالة ماجستير مترجمة، دراسة حالة ظاهرة التحرش الجنسي بالأطفال، 2012

التحرش الجنسي بالأطفال، www.saaid.net، 2020.

التحرش الجنسي مشكلة تواجه الأطفال، د. منيرة محمد الخولي، ورقة بحثية قدمتها لمنتدى ومعرض علوم الطفولة المبكرة 1424/3/2، كيف تحمي ابنك من التحرش الجنسي، أحمد الغامدي، كتاب بدون تاريخ او دار طباعة، وهو متوفر على الشبكة دون تفاصيل سوى اسم المؤلف.

جريدة "لوريان لوجور" يونيو 2018

26-12-2023

دراسة التحرش الجنسي بالأطفال، دكتور محمد مرسى محمد مرسى، كلية التربية بجامعة الأزهر، بحث محكم منشور في مراكز التنمية الأسربة. الشارقة. 2017

دور الخدمة الاجتماعية في التعامل مع ظاهرة التحرش الجنسي بالأطفال، د. صالح أحمد هاشم، كلية الخدمة الاجتماعية، جامعة الفيوم 2016 م.

دور الخدمة الاجتماعية في التعامل مع ظاهرة التحرش الجنسي بالأطفال، د. صالح أحمد هاشم، كلية الخدمة الاجتماعية، جامعة الفيوم 2016 م.

كيف توعي طفلك ضد التحرش الجنسي؟"، www.ida2at.com، 2020.

كيف يتعامل الأهل عند تعرض الطفل للتحرش؟"، www.ida2at.com، 2020.

مقارنة بين الذكور والإناث المتحرشين جنسياً بالأطفال، دورية علمية، 2009عينة على المتحرشين جنسياً بالأطفال.





# تقرير الملتقى الأول لكلية علم النفس الإسلامي





إنطلاقًا من رؤية كلية علم النفس الإسلامي والتي هي: أن تصبح كلية رائدة في التميز والإبداع، والتمكن من تنفيذ برامج علمية أكاديمية عملية متعلقة بالتخصص المطلوب، مع الجانب البحثي المتقدم، ومع تقديم الخدمة المجتمعية المتعلقة بالرقى والنمو.

## والتي تمثلت أهدافها في:

تخريج خريجي مؤهلين تأهيلاً علمياً ومهنياً في مجال علم النفس الإسلامي وملمين بالأسس والمفاهيم العلمية المتعلقة بتشخيص وتحليل المشكلات النفسية والتربوية وعلاجها، كما يملكون الأدوات المعرفية والبحثية للاستمداد من المنابع الأصيلة لاكتشاف نظريات وتقنيات تساعد في التعامل مع المشكلات النفسية في العصر الحالي، ولديهم الثقة بالنفس والاعتماد على الذات والتحلي بالتفكير العلمي السليم، ولديهم القدرة على التواصل مع الآخرين والتعامل مع المواقف المختلفة بشكل متزن، و مزودين بالعلم والمعرفة والمهارة من خلال تنفيذ الخطة الدراسية وحاصلين على مكالوربوس علم النفس الإسلامي.

ولأن الجانب البحثي هو واحد من أهداف هذه الكلية، وتسعى الكلية لأن تبني ذلك لدى طلابها منذ بداية إلتحاقهم.

عملت الكلية على سلسة من الملتقيات، شهرية، تهدف فيها إلى تزويد الطلاب بمهارات البحث والعرض وتمنحهم الفرصة منذ بداية فصلولهم الدراسية لأن يقوموا بعرض أوراق علمية ضمن المحتويات العلمية التي يقوموا بدراستها داخل الصفوف الدراسية، وقامت بالفعل بالملتقى الأول وذلك في الثامن والعشرين من شهر أكتوبر للسنة الجارية.

عقدت كلية علم النفس الإسلامي المؤتمر الأول تحت عنوان علم النفس الإسلامي تأصيل وتحديات وكان شعاره منا وإلى العالم.





جمع الملتقى بين محاوره والتي هي:

الأصول العلمية لعلم النفس الإسلامي.

شبهات وردود في علم النفس الإسلامي.

جهود السلف في علم النفس الإسلامي الراغب الأصفهاني أنموذجًا.

جهود علماء العصر في علم النفس الإسلامي مالك بدري أنموذجًا.

كلية علم النفس الإسلامي طموح وآمال.

وربط بين تلك المحاور وبين الواقع الذي يعيشه العالم الإسلامي مما يحدث في قطاع غزة، حيث قدم أعضاء هيئة تدريس الكلية مداخلات مختلفة حول الأحداث الراهنية بدأ بها عميد الكلية، ومن ثم قدم مداخلة

تفاؤل وبشارات النصر من عضو هيئة التدريس د. محمد ربيع .

وعلى جانب

الملتقى الأول اقتصر المتحدثون به على اعضاء هيئة تدريس الكلية، والطلاب

قدمت ورقة علمية بعنوان، قدمها عضو هيئة التدريس د .إبراهيم حيث تحدث عن

وقدموا طلاب الكلية ببرنامج البكالوريوس مداخلات مختلفة، والتي منها قدمتها الطالبة، ومداخلة، قدمتها الطالبة لمي، وقدمت الطالبة مسعودة،

والطالبة

وقدمت مداخلة من طالبة برنامج الماجيستير سلوى مسعد، بعنوان





فيما يتعلق بالمحور الخاص ببشارات النصر، تم التحدث فها عن دورنا في الأحداث الراهنة وعلامات النصر التي وجب علينا تسلطي الضوء علها والنظر للأحداث الراهنة بعين الأمل وأن عقيدة المسلم تعلمه أن هناك بشارات مختلفة، وتلك البشارات لا يمكن أن نعلمها إلا عند معرفة حقيقة الابتلاء والتمكين.

تناولت المقدمة حديث عميد الكلية عن الكلية وأهدافهما، وطموحات وآمال الكلية ومشاريع الكلية (مركز دكتور مصطفى محمود مركز للتدريب - مجلة الكلية - بودكاست - جمعية بحثية بادر وهي الجمعية الإنسانية للأبحاث والدعم والإرشاد النفسي مقرها اسطنبول مختصرها بادر (BAIR والمشاريع التي تعمل عليها والتي دورها هو تمكين الطلاب من المهارات المختلفة، ومنحهم منصات متعددة يمكنهم فيها التعلم والتدريب، والتي منها الملتقيات، وبودكسات تم الإعلان عنه ومكتب الدكتور محمد مصطفى والذي بدوره سوف يتيح للطللاب الدتريب العملي، ومن ثم الحديث عن أزمة الأمة الآن ودورنا، إلى الحديث عن الاحداث الراهنة وأهمية أهتمام المسلمين بتلك الاحداث، وسبب اختيار الآيات وسبب نزولها

## تعطيل الدراسة لمدة أسبوع

### وهنا اليوم

المسلمونَ تتكافأُ دماؤهُم ويسعى بذمَّتِهم أدناهُم ويردُّ عليهم أقصاهُم وهم يدٌ على من سواهم ولا يُقتَلُ مسلمٌ بكافر ولا ذو عهدٍ في عهدِه



Online ISSN NO: 3023-6231











# **مجلة بادر** مجلة علم النفس الإسلامي

مجلــة فصليــة محكمــة تصــدر بإشــراف الجمعيــة الإنسانية للأبحاث والدعم والإرشاد النفسي – بادر

PSİKOLOJİK ARAŞTIRMA DESTEK İNSANI VE REHBERLİK DERNEĞİ PADİR

+90 552 288 08 46

www.journal.padir-der.org